

## «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

Это журнал для всей семьи, в котором люди любого возраста найдут для себя что-то интересное



# ПОДАРОК ДРУГУ!

ПОДАРИТЕ ПОДПИСКУ НА ЖУРНАЛ ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА" НА 2012 ГОД! www.beliykamen.com

(812)4516840

АДРЕС РЕДАКЦИИ: Россия, 196601, Санкт-Петербург, г. Пушкин, ул. Дворцовая, 15, пом. 1 belivkamen.sale@gmail.com

#### СОДЕРЖАНИЕ

- 4 Слово Папы
- **5** Новости

#### ВЕРА И РАЗУМ

- 10 Иусус из Назарета: вера и разум
- 12 Жизнь Иисуса: Назарет
- 13 Приглашение к молитве: Новенна
- 14 М. Дружков: Евангелие и Евангелия
- **16** Д. Лялин: Святой Владимир и святой Бруно Кверфуртский (1)

#### личность и поступок

- **18** с. Марианна: Мать и дитя:
- **20** о. Карлос Лаоз: Может ли любовь быть грехом?
- 23 Святой Антоний Великий
- **24** с. М. Спицына: Маленький лучик света в темноте
- 26 Не сдавайся: о. Пьетро Леони
- 27 КУЛИНАРИЯ

#### **TEMA HOMEPA**

- 28 Католическое образование в России
- 34 ДЕТСКИЙ УГОЛОК

#### **МАРИЯ, МАТЕРЬ НАША**

- 36 Аглонская базилика
- **39** Никогда еще Фатима не видела такого количества русских паломников
- 40 Молитва в честь Девы Марии

#### НАШЕ НАСЛЕДИЕ

- **42** В. Чернов: Из истории католического образования в России
- **46** М.Фатеев: Ольга Бакушинская: «Мы должны хранить Церковь»
- 48 Е. Андреева: Был ли Шекспир католиком?
- 52 Е. Мартынович: Древо жизни

#### домашний очаг

- 54 Иисус родился 25 декабря
- 58 ФАТИМСКАЯ ЧАСОВНЯ



#### «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

#### TEMA HOMEPA:



## 28 Католическое образование в России

Согласно законам Российской Федерации, мы, католики, можем рассчитывать на то, что наши дети смогут получить на Родине то самое католическое образование, которое так высоко котируется во всем мире.

#### 20 Может ли любовь быть грехом?

Любовь парня к девушке можно назвать подлинной, если это любовь чистая, благородная, бескорыстная, когда человек хочет не брать, а давать. Любовь, не учитывающая нравственных ограничений, — не настоящая любовь, а эгоизм.

#### 46 Ольга Бакушанская

Многие поколения людей за две тысячи лет хранили Церковь, умирали за нее. Ее вручили нам, миллиарду католиков; каждый из этого миллиарда должен чувствовать свою ответственность, и мы тоже должны хранить Церковь, чтобы передать следующим поколениям.

Журнал «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА» Учредитель ООО «Белый камень»

Свидетельство о регистрации средства массовой информации ПИ № ФС77-39904 от 20 мая 2010 года ISSN 2219-9462 Адрес редакции: Россия, 196601, Санкт-Петербург, г. Пушкин, ул. Дворцовая, 15, пом. 1. www.beliykamen.com, beliykamen.sale@gmail.com Главный редактор: о. Александр Бургос; зам. главного редактора: Станислав Карпенок; корректор: Ирина Шейнман; Аизайн и верстка: Дарья Гончарова. Станислав Карпенок

Подписано в печать: 21 ноября 2011 г. Отпечатано в НЧОУ НПО «СПУ ИМ ДОНА БОСКО»

188304, г. Гатчина, Ленинградская область, ул. Чкалова, д. 7. Тел./факс (8-813-71) 2-07-10, 9-02-59. Заказ №5. Тираж 500 экз. Использование материалов журнала возможно только с письменного разрешения редакции.

Редакция может не разделять мнение авторов публикаций.

# 15 отрывков из Послание Porta fidei, которым провозглашается Год Веры



Бенедикт XVI

В современном обществе, отмеченном глубоким кризисом веры, мы не можем соглашаться с тем, чтобы соль стала пресной, а свет – утаенным

- 1. Врата веры всегда открыты для нас. Они ведут нас к жизни в единении с Богом и позволяют присоединиться к Его Церкви. У каждого есть возможность переступить через порог, когда возвещается Слово Божье, а сердце открывается преображающей благодати. Войти в эти врата означает отправиться в путь, который продолжается всю жизнь.
- 2. Исповедание веры в Пресвятую Троицу Отца, Сына и Святого Духа — означает веру в единого Бога, Который есть любовь (см. 1 Ин 4.8): Отца, Который в полноте времени послал Сына Своего ради нашего спасения; Иисуса Христа, Который в тайне Своей смерти и воскресения искупил мир; Святого Духа, Который ведет Церковь через века в ожидании возвращения Господа во славе.
- 3. В свете всего этого я принял решение провозгласить Год Веры. Он начнется 11 октября 2012 г., в 50-ю годовщину открытия Второго Ватиканского Собора, а закончится в торжество Господа Иисуса Христа — Царя Вселенной, 24 ноября 2013 года. 11 октября 2012 г. — это также день 20-й годовщины опубликования Катехизиса Католической Церкви, текста, обнародованного моим предшественником, блаженным Иоанном Павлом II, чтобы показать всем верующим силу и красоту веры.
- 4. В современном обществе, отмеченном глубоким кризисом веры, мы не можем соглашаться с тем, чтобы соль стала пресной, а свет — утаенным.
- 5. Я считаю, что провозглашение Года Веры в 50-ю годовщину открытия Второго Ватиканского Собора предоставляет нам хорошую возможность как следует понять оставленные отцами Собора нам в наследство тексты, которые, по словам блаженного Иоанна Павла II, «не утратили значимости и сияния» (...) Сегодня, после завершения Юбилея, я особенно сильно ощущаю необходимость показать Собор как величайшую благодать, которая стала благом для Церкви в XX веке: он был нам дан как надежный компас, указывающий путь в наступившем столетии.

- 6. «Caritas Christi urget nos» (2Кор 5.14) — любовь Христова объемлет наши сердца и призывает нас к евангелизации. Сегодня, как и тогда, Он отправляет нас в мир, чтобы мы возвещали Его Евангелие всем народам земли (см. Мф 28.19). Своей любовью Иисус Христос привлекает к Себе людей всех поколений: во все времена Он созывает Церковь, вверяя Ей возвещение Евангелия повелением, которое всегда актуально.
- 7. Особенно в этом году каждый верующий должен заново открыть истины веры, которые он исповедует, переживает и вспоминает в молитве, и задуматься о самом акте веры.
- 8. Христианин не должен считать, что вера является частным делом. Вера — это решение быть с Богом, пребывать с Ним. Это «пребывание с Ним» позволяет понять причины, побуждающие человека верить. Именно потому, что вера является актом свободы, она также нуждается в социальной ответственности за то, во что человек верит.
- 9. Мы не должны забывать, что в нашем культурном контексте многие люди, хотя и не получили дар веры, искренне ищут окончательный смысл и истину о своем существовании и мире. Эти поиски являются подлинной «преамбулой» веры, ибо направляют людей на путь, ведущий к тайне Господа.
- 10. Ценной и необходимой помощью в систематическом изучении истин веры для всех является Катехизис Католической Церкви.
- 11. Чаще, нежели в прошлом, у верующего возникает ряд вопросов, вызванных изменением ментальности, которая особенно в наши

дни особенно сужает сферу того, что заслуживает доверия, до научных и технологических достижений. Однако Церковь никогда не страшилась доказывать, что не может быть конфликта между верой и истинной наукой, ибо они обе, хотя и разными путями, стремятся к истине.

- 12. В этом году очень важно будет вспомнить историю нашей веры, отмеченной непостижимой тайной, которой является переплетение святости и греха. В то время как первая явит огромный вклад, который внесли мужчины и женщины в рост и развитие общины свидетельством своей жизни, второй должен побуждать каждого сделать искренний и уверенный шаг навстречу обращению, чтобы познать милосердие Отца, Который выходит навстречу каждому человеку.
- 13. Год Веры будет также хорошей возможностью укрепить свидетельство милосердия. Св. Павел напоминает: «А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше» (1 Кор 13.13). Слова апостола Иакова, которые всегда вдохновляли христиан, еще резче: «Что пользы, братия мои, если кто говорит, что он имеет веру, а дел не имеет? может ли эта вера спасти его?» (Иак 2.14-18).
- 14. В своей жизни христиане испытывают радости и страдания. Сколько святых пребывало в одиночестве! Сколько верующих, также и в наше время, сталкиваются с молчанием Бога, жаждая услышать Его утешающий голос! Жизненный опыт позволяет постигнуть тайну Креста и участвовать в страданиях Христа (см. Кол 1.24).
- 15. Это время благодати мы вверяем Матери Божей, названной блаженной, ибо Она уверовала (Лк 1.45).





#### Межрелигиозная встреча в Ассизи

Четвертая по счету межрелигиозная встреча на родине св. Франциска состоялась в Ассизи 27 октября 2011 г. 25 лет тому назад Папа Иоанн Павел II пригласил исповедников различных религий вместе молиться о мире во всём мире. Встречу открыл кардинал Питер Тарксон, глава папского совета «Справедливость и мир», затем с обращением выступили Патриарх Константинопольский Варфоломей I, генеральный секретарь Всемирного совета Церквей пастор Олаф Фюксе-Твейт, архиепископ Кентерберийский Роуэн Уильямс, раввин Дэвид Роузен, представители буддийской, исламской, сикхской и индуистской общин, а также африканской религии йоруба. К участникам обратилась также Юлия Кристева - писательница-фи-





лософ болгарского происхождения, живушая во Франции. Бенедикт XVI отметил. что миру угрожают две основные формы насилия. Первая - это терроризм: «безрассудная жестокость», эксплуатирующая религию в своих целях. Такое использование веры для разжигания насилия является антитезой религии, ведущей к ее уничтожению. Вторая форма насилия является следствием отсутствия Бога, Его отрицания и связанного с этим "расчеловечения". Кульминацией встречи стало принятое на площади Св. Франциска совместное «Обязательство во имя мира». Заключительный призыв зачитал Бенедикт XVI: «Нет насилию! Нет войне! Нет терроризму! Да возвещает земле каждая из религий во имя Божие справедливость и мир, прощение, жизнь и любовь!».

#### Папа Бенедикт XVI провозгласил Год Веры

Опубликовано новое Апостольское послание Папы Бенедикта XVI «Porta fidei», в котором провозглашается Год Веры. Он будет торжественно открыт 11 октября 2012 года, в пятидесятилетний юбилей начала Второго Ватиканского собора, и завершится 24 ноября 2013 года, в торжество Господа Иисуса Христа – Царя Вселенной. В своем послании Папа подчеркивает, что провозглашение Года Веры - это призыв к подлинному и обновленному обращению к Господу, единому Спасителю мира. Святейший Отец указывает на необходимость «вновь открыть путь веры», опять почувствовать «наслаждение от вкушения Слова Божьего». Врата веры всегда открыты, и у каждого

есть возможность переступить через порог, когда возвещается Слово Божье, а сердце открывается преображающей благодати. Папа указывает цель нашего пути: «Веровать в Иисуса Христа - вот путь к окончательному достижению спасения». Бенедикт XVI сообщает также о том, что начало Года Веры совпадет с открытием генеральной ассамблеи Синода епископов, посвященной теме «Новая евангелизация для передачи христианской веры». Год Веры, как пишет Папа, будет благодатным моментом для того, чтобы «укрепить свидетельство милосердия»: вера без любви не приносит плода, а любовь без веры - это чувство, колеблющееся под ветром сомнения.

# Встреча митрополита Павла Пецци с Патриархом Московским и всея Руси Кириллом

1 ноября состоялась первая личная встреча митрополита Павла Пецци, главы архиепархии Матери Божией в Москве и Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Предстоятель РПЦ тепло приветствовал гостя. Владыка Павел поблагодарил Патриарха за возможность встречи и рассказал о жизни католиков России. «Положение Римско-Католической Церкви в России неплохое. Мы благодарим Бога за то, что в данный момент совершается духовное окормление, правда не в больших количествах, но если будет на то воля Божья, я думаю, со

временем это будет более плодотворно», – поделился митрополит Павел. Он также рассказал, что в ряде регионов общины не могут собираться в храмах и выразил надежду построить несколько часовен. «Скоро в некоторых городах будет возможно получить исторические здания, которые

когда-то принадлежали Римско-Католической Церкви, и тогда можно будет перейти в них из квартир, где сейчас совершаются богослужения», – уточнил глава архиепархии. Он также констатировал положительную динамику в отношениях с местными властями. Владыка добавил, что это произошло во многом благодаря Патриарху Кириллу. Затем митрополит Павел предложил совместно Католической и Русской Православной Церквям реализовывать проекты, направленные на утверждение ценностей семьи, жизни.

Патриарх отметил, что за последние годы он видит изменения к лучшему в отношениях между людьми, принадлежащим к православным и католическим общинам в России. По его мнению, эти отношения выходят на уровень спокойного взаимодействия. Патриарх обеспокоен, что нерелигиозное мышление внедряется в сознание современного человека. СМИ ориентируют людей на потребление, на прибыль, на получение удоволь-

ствия. Это разрушает христианскую систему ценностей, в сохранении которой заинтересованы и Православная Церковь, и Католическая Церковь. «И то, что мы имеем сегодня возможность работать вместе, является важным фактором и для

консолидации российского общества, и для утверждения христианских норм жизни в нашем обществе», – заключил Патриарх.

По оценкам экспертов, встреча стала хорошим знаком добрососедских и уважительных отношений между Католической и Православной Церквями в России. Возможно, она поможет разрешить многие проблемы на местах.

Русская служба Ватиканского радио

# - **\***

#### Папа Пий XII лично спасал евреев из гетто

Папа Пий XII, во время немецкой оккупации Рима, покинув Ватикан, тайно посетил еврейское гетто. Подтверждением этому должно служить письмо, найденное Гари Круппом. Во время своих изысканий в архивах Крупп обнаружил письмо, в котором женщина описывает то, как она побывала в 1947 году на аудиенции у Папы вместе со своими родственниками. Взглянув на Пия XII, ее дядя внезапно произнес: «Вы были в одежде францисканского монаха». А затем, взглянув на стоявшего рядом помощника Государственного Секретаря Ватикана о. Джованни Баттиста Монтини (будущего папу Павла VI),

сказал: «А Вы пришли как обычный священник. Вы вывели меня из гетто и привели в Ватикан». В ответ монсеньор Монтини произнес: «Тихо, не повторяйте этого больше». Еврейский магнат Гари Крупп вместе с супругой основал в 2002 году фонд Раve the Way с целью развития диалога между иудаизмом и христианством. В частности фонд собирает документы, касающиеся деятельности Пия XII во время II Мировой войны. Три года назад Раve the Way организовал в Риме симпозиум о Пие XII, в котором приняли участие евреи, считающие, что они были спасены благодаря этому Папе.





#### 150 лет приходу в Нижнем Новгороде

23 октября в Нижнем Новгороде состоялось торжественное богослужение, посвященное 150-летию римско-католического прихода Успения



Пресвятой Девы Марии, которое возглавил митрополит архиепархии Божией Матери в Москве архиепископ Павел Пецци. Первый католический храм в Нижнем Новгороде был построен и освящен в 1861 году. Главным событием празднования стала торжественная Месса. Все были воодушевлены значимостью события и присутствием архипастыря. Казалось, что незримо присутствовали все поколения прихожан, в течение 150 лет возносивших молитвы к Спасителю, строивших храм у подножия Кремля и неподалеку на ул. Студеной. В заключение архиепископ освятил установленную в честь юбилея мемориальную доску на крыльце храма.



# Конференция «Католическая Церковь в СССР в 20–30 гг.»

15-17 октября ассоциация Una Voce Russia при поддержке римско-католической архиепархии Божьей Матери в Москве провела научно-просветительскую конференцию «Католическая Церковь в СССР в 20-30-е гг.». Конференция приурочена к юбилейным датам, связанным с жизнью и деятельностью апостольского администратора Москвы, епископа Пия-Эжена Невё (1877-1946). Монсеньор Пий-Эжен Невё, монах-ассумпционист, был тайно посвящен в епископы в 1926 году. Десятью годами позже он был лишен возможности вернуться в СССР из Франции, куда выехал на лечение. Епископ скончался 17 октября 1946 г. Цель конференции - сохранение исторической памяти о жизни католиков в СССР в период нарастания антирелигиозных преследований и «большого террора». Сохранение исторической памяти включает в себя популяризацию новых и уже известных научных данных среди католиков, христиан

иных конфессий। и всех людей, интересующихся историей христианства в нашей обмен стране: результатами наvчных изысканий между специалистами; распро-



странение народного почитания пастырей, монашествуюших и мирян, чья святость просияла в годы гонений.

#### Принят закон об охране здоровья

1 ноября Госдума приняла в третьем чтении проект закона «Об основах охраны здоровья граждан в РФ», в некоторой степени ограничивающий возможности аборта. Теперь, согласно 56 статье закона, по желанию женщины возможно проведение аборта при сроке беременности до 12 недель. Аборты на более поздних сроках (до 22 недель) возможны лишь при наличии особых показаний, перечень которых vcтанавливается Правительством. Наличие медицинских показаний дает право на аборты на любом сроке беременности. Женщина не сможет сделать аборт сразу после обращения к врачам. На сроке не более 12 недель ей придется прождать не менее 48 часов с момента обращения, а на более позднем сроке — не менее 7 дней. Исключение — наличие медицинских показаний. При этом закон предусматривает возможность принудительного аборта и стерилизации, а также вводятся такие спорные нормы как суррогатное материнство и детская трансплантология. Надеемся, что когда-нибудь в России будет принят закон, запрещающий аборты.

#### В Москве открыт памятник Иоанну Павлу II

В Москве торжественно открыт памятник Папе Иоанну Павлу II в атриуме Всероссий-

ской государственной библиотеки иностранной литературы имени М.И. Рудомино, в центре Москвы. Автор идеи и продюсер создания монумента - директор клуба «Международный Диалог» Григорий Амнуэль; скульпторы: Александр Васякин (Украина). Илья и Никита Фёклины (Россия). На торжественную церемонию собралось множество представителей Римской Католической Церкви, в том числе Апостольский нунций в России архиепископ

Иван Юркович, дипломаты, деятели науки и культуры.

Архиепископ Иван Юркович отметил соседство бронзового Иоанна Павла II с известными именами деятелей культуры. По его словам, «здесь Иоанн Павел II воспринимается не столько как понтифик, сколько как личность, способная говорить с современным человеком». В чем состоит главное послание римского пер-

восвященника к современникам? «В центре интереса и стремления Иоанна Павла II был именно человек со своими вопросами, на которые только Бог может быть конечным ответом... Чтобы верить в себя, человек должен верить в Бога... Человечество должно помнить, что Бог присутствует в истории». Как считает архиепископ, памятник напоминает о том. что «миссия каждого человека: сделать более человечным окружающий мир и свидетельствовать об

истинной надежде». Сотрудник ОВЦС МП диакон Алексей Дикарев заявил, что для православных открытие памятника Иоанну Павлу II это тоже значимое событие. Он также напомнил об особом почитании Божией Матери Иоанном Павлом II. который, как известно, руководствовался девизом «Totus Tuus» («Всецело Твой»).



Псковские католики опубликовали обращение на сайте псковского губернатора. Они пожаловались на чиновников, которые больше года тянут с продлением аренды земли под их храмом. Абсурд заключается в том, что строительство католического храма законно велось 10 лет и уже почти завершено. Горадминистрация выделила католической общине земельный участок распоряжением от 11.06.1999 под № 1561-р «для проектирования храма, а в дальнейшем для его строительства». Каждый год администрация продлевала срок безвозмездной аренды земли, пока 27.02.2010 не закончился последний договор аренды, и решение о его пролонгации оказалось в ведении областной администрации. Сначала работники областного комитета не обнаружили ошибок в переданных документах. Однако 22 декабря 2010 г. настоятелю о. Кшиштофу пришло письмо, из которого следовало, что террито-

рия прихода попадает под так называемую «водоохранную зону» и договор аренды не может быть продлен. 18 марта 2011 года стало известно, что участок снят с кадастрового учета и план исчез. 25 октября губернатор Псковской области Андрей Турчак заявил, что католический храм никто сносить не собирается. «Позиция администрации области: те нормативные документы, которые в 2000 году выдавала администрация Михаила Хоронена, были выданы с нарушениями законодательства. Мы предложили оказать содействие по правильному юридическому оформлению», - отметил Андрей Турчак. Он заявил, через суд католическая община может в установленном порядке оформить все права на храм. Губернатор пояснил, что сейчас областные власти не могут в самовольном порядке признать строительство законным, поскольку тогда уже они могут нарушить закон.





# Иисус из Назарета: вера и разум



о. Александр Бургос

66 господь не желает немотивированной веры, не опирающейся на разум 🗨

На протяжении истории, иногда успешно, иногда не очень, католики умели находить равновесие между верой и разумом, в отличие от большинства протестантов и некоторых православных. Некоторые считают, что эта приверженность католиков разуму переходит допустимые пределы и больше подходит греческой философии или схоластике, чем Евангелию. Тем не менее, если мы без предвзятости обратимся к Новому Завету, нам не останется ничего другого, как признать, что католики в этой области верно следуют примеру Иисуса из Назарета.

#### Иисус полагается на способность человека к познанию

Прежде всего, бросается в глаза то, что (в отличие от многих проповедников самых различных религий) Иисус никогда не говорит ничего, противоречащего разуму или нашему знанию. В этом смысле Он — нормальный человек, допускающий все то, что и мы допускаем: возможность познавать и возможность ошибаться. Иисус Христос ни разу не ставит под сомнение возможность Своих слушателей познавать истину, как в Божественном, так и в человеческом плане. «И познаете истину» (Ин 8.32), — говорит Своим ученикам. «По плодам их узнаете их» (Мф 7.16), — призывает их к размышлению. «И знаете Меня, и знаете, откуда Я» (Ин 7.28). «И спросил их Иисус: поняли ли вы все это? Они говорят Ему: так, Господи!» (Мф 13.51).

С той же естественностью Он признает способность людей понимать природные явления на уровне науки того времени: «И когда дует южный ветер, говорите: зной будет, и бывает» (Лк 12.55); приводит пример: «От смоковницы возьмите подобие: когда ветви ее становятся уже мягки и пускают листья, то знаете, что близко лето» (Мк 13.28).

Разумеется, в мышлении Иисуса интеллектуальный элемент не занимает центрального положения. Иисус не философствует, но ищет спасения людей. И в Его манере действовать также не заметно возвеличивания разума, ибо хорошо знает Господь, что людям свойственно ошибаться: «Заблуждаетесь», - говорит Он саддукеям (Мф 22.29). Но Ему также известна и наша способность понимать, и именно поэтому, видя, что слушатели не понимают Его, Он упрекает их за то, так как они не используют свой разум по назначению: «Неужели и вы еще не разумеете? Еще ли не понимаете?»

(Мф 15.16). «Зачем же вы и по самим себе не судите, чему быть должно?» (Лк 12.57).

#### Иисус знает, что существует два типа познания

Как видно, Иисус признает человеческую способность познавать. Он Сам с удовольствием приводит примеры из повседневной жизни. Но Он также понимает, что есть знания, получить которые возможно лишь путем веры. Мы можем привести множество примеров, когда ни Его ученики, ни другие люди не понимают Его. Поэтому к Своим ученикам Он применяет особую педагогику: Он открывает им тайны Царствия Небесного (Мф 13.11). Он повествует им все, что слышал от Отца (Ин 15.6 и далее), Он открывает их ум к пониманию Писаний (Лк 24.45) и радуется, когда они получают знания напрямую от Бога: «Блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах» (Мф 16.17).

#### Иисус знает о взаимодополняемости веры и разума

Более того, Иисус признает, что вера и разум взаимно дополняют друг друга. В этом смысле очень показателен отрывок, в котором Господь утверждает, что прежде, чем принять что-либо на веру, необходимо решить, есть ли разумные основания для этой веры: «Если Я не творю дел Отца Моего, не верьте Мне» (Ин 10.37). И затем добавляет, что именно вера может принести людям новое знание: «А если творю, то, когда не верите Мне, верьте делам Моим, чтобы узнать и поверить, что Отец во Мне и Я в Нем» (там же, 10.38).

#### Иисус не нуждается в доверчивых

Интересно проследить, как Господь не желает немотивированной веры, не опирающейся на разум, сказали бы мы сегодня. Действительно, Иисусу недостаточно, когда люди ищут «религиозных зрелищ» с дешевыми чудесами и слезоточивыми трюками. Отсюда и Его упрек: «Вы не уверуете, если не увидите знамений и чудес» (Ин 4.48).

Но Иисус прекрасно знает, что невозможно верить «просто так», что требующий веры должен подтвердить свои притязания. Именно поэтому Он творит чудеса и говорит — о Себе Самом, — что «О мудрости судят по поступкам» (Мф 11.19). При этом Иисус считает, что если было дано достаточное подтверждение, невозможно не уверовать, и именно поэтому Он укоряет «...города, в которых наиболее явлено было сил Его, за то, что они не покаялись» (Мф 1.20). Это же предпочтение, отдаваемое разумной вере, повторяется бессчетно; много раз Иисус говорит народу, что Им было явлено достаточно, чтобы в Него уверовали, и что сами Его деяния говорят о том, Кто Он есть: «Дела, которые Отец дал Мне совершить, самые дела сии, Мною творимые, свидетельствуют о Мне» (Ин 5.36); «Верьте Мне, что Я в Отце и Отец во Мне; а если не так, то верьте Мне по самым делам» (Ин 14.11). И, чтобы не оставалось никаких сомнений, Он утверждает: «Если бы Я не сотворил между ними дел, каких никто другой не делал, то не имели бы греха» (Ин 15.24). Из этой фразы можно сделать вывод, что должно верить — и грешен тот, кто не уверует, — когда вера основывается на очевидных делах.

Другое доказательство, приводимое Иисусом для подтверждения веры в Него, - это исполнение в Нем пророчеств, написанных в древности: «Исследуйте Писания, ибо вы думаете чрез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют о Мне» (Ин 5.39). Кроме того, Иисус понимает, что если Он говорит правду, то логично будет уверовать в Него; отсюда Его гнев против тех, кто действует иначе: «Если же Я говорю истину, почему вы не верите Мне?» (Ин 8.46).

Подводя итог, можем утверждать, что Иисус старается дать людям достаточно поводов и действенных подкреплений, чтобы пробудить в них веру в Себя, но веру, основанную на разуме.



# Рождество Иисуса Христа

Т ∕ огда мы размышляем о Назарете, пе-**П**ред нашим взором возникает образ Марии, Которая в ожидании рождения Иисуса исполняет простые ежедневные обязанности. Это Адвент — Адвент Марии, время подготовки к самому важному событию в истории мира — Рождеству Христову.

Пришествие Иисуса на землю, с человеческой точки зрения, не было чем-

то необыкновенным. Так же, как другие дети, Иисус девять месяцев развивался в чреве Марии, чтобы потом появиться на свет.

Также, как многие матери до Нее и после Нее, Мария готовила одежду для ребенка, думала о том, как Она будет держать на руках Младенца... Снова и снова Она размышляла о словах Архангела Гавриила, сообщившего о том, кем будет Ее Сын. Мария чувствовала Себя в безопасности

с Иосифом. Казалось, в Ее жизни сейчас все хорошо, и никто и ничто не омрачит будущего.

Но Бог хотел, чтобы пророчества Ветхого Завета, повествующие о рождении Мессии, исполнились, поэтому перед рождением Иисуса Он вошел в жизнь Марии и Иосифа, призывая их отправиться в путь в Вифлеем. Указ кесаря Августа о переписи во всей Римской империи изменил спокойную жизнь Марии и Иосифа, изменил историю человечества и, по прошествии 2000 лет, изменил мою и твою жизнь.

С того момента ничто больше не остается таким, каким было раньше.

Иисус приходит в мир не в тишине дома в Назарете, а в убогом сарае, в окружении животных, на сене. Это были не те условия, о которых мечтала Мария, но у Бога был иной замысел. Его Сын должен был родиться в нищете и приветствоваться простыми пастухами и языческими мудрецами.

Рождество Христово — это не только историческое бытие, которое мы вспоминаем 25 декабря. Каждый день рождается в наших сердцах, но рождается только тогда, когда мы открываем их для Него. Иисус рождается в нас во время каждой св. Мессы, когда мы принимаем Его в Святом Причастии; Иисус рождается в нас, когда приступаем к Таинству Покаяния, и очищаем свое серд-

це от греха, который отделяет нас от Бога. Иисус рождается в нас и вокруг нас, достаточно только открыться Его любви, чтобы ощутить это чудо — Рождество Христово. Переживая Адвент, время радостного ожидания Рождества Христова, стоило бы именно сейчас задать себе вопрос: какой является моя любовь к Иисусу? Готово ли мое сердце для того, чтобы Мария поместила в нем новорожденного Младенца?

Рождество Христово - это новое начало. Позволим Иисусу войти в нашу жизнь, позволим Ему изменить ее.





либо, кроме курины и сосисок. Мария решает в течение девяти дней читать молитву, написанную на обороте иконки св. Хосемарии Эскрива. В первый день ребенок просит кусок рыбы на обед. На следующий день решается попробовать вареное яйцо, а на девятый день ест все. Мать, считающая, что ее сын неизлечим, приходит в неописуемый восторг.

2010 год. Рим. В церкви Двенадцати апостолов, как и в течение многих предыдущих веков, за девять дней до Торжества Непорочного Зачатия Богородицы начинается новенна к Непорочной Деве Марии. Каждый день совершается Святая Месса под предстоятельством одного из кардиналов. В 2010 году это кардиналы: Пупар, Грохолевский, Сильвестрини, Сарайва, Кастрильон, Аринзе, Левада, Амато и Ре.

Католики молятся новеннами. Это одна из наших самых популярных и традиционных форм молитвы. Слово «новенна» происходит от латинского «novem», что означает 9. Новенны — это публичные или частные молитвы, повторяющиеся девять раз. Они могут состоять из одного предложения или нескольких фраз на одну тему. Могут повторяться в течение 9 дней или 9 раз за день. Вы можете молиться в течение 9 месяцев или 9 лет. Существует множество вариантов.

Цели, с которыми читаются новенны, также весьма разнообразны. Есть новенны для подготовки к торжествам, среди них наиболее важными являются Рождественская новенна, новенны Пятилесятницы и Непорочного Зачатия, по прочтении которых может быть предоставлена частичная индульгенция (Enchiridion Indulgentiarum 1998, № 22). Есть новенна за усопших, начинающаяся во второй день ноября, или новенна после смерти Римского Понтифика. Существуют новенны для обращения к Господу с просьбами и для того, чтобы выразить особую благодарность и признательность. Существуют новенны к Сердцу Иисуса, Богоматери и святым.

В Католической Церкви есть молитвенные триденствия, октавы, многие другие формы молитв. Новенна - самый популярный из них, потому что имеет особое преимущество: она достаточно велика и, значит, содействует укреплению верности и упорства в молитве, а это два важнейших условия для того, чтобы на нее ответил Бог. Количество повторений не так важно.

Католики знают — Бог свободен, поэтому никто не ждет, что, повторив Господу свою просьбу девять раз, автоматически получит то, о чем просит. Но еще мы точно знаем, что Господь благ и слышит наши молитвы. Так что стоит повторить новенну множество раз и, если не дано нам будет то, что мы просим у Бога, задуматься: о чем мы просим?

Приблизительно 27 год нашей эры. Палестина. Иисус душой и телом возносится на Небеса, оставив апостолов ждать прихода Святого Духа. Девять дней они проводят в неустанной молитве, а по истечении этого времени наступает первая Пятидесятница.



Новенна -

одна из самых любимых

# Дом Непорочного Сердца №6 (9) / декабрь, 2011

### Евангелие и Евангелия



**Михаил Дружков,** библеист

Услышав слово «Евангелие», мы, скорее всего, подумаем, что речь идет об одной из книг, расположенных в Библии в начале Нового Завета. В то же время это слово далеко не всегда было лишь названием книг. Явившись ученикам после Своего воскресения, Христос завещал им проповедовать Евангелие по всему миру. Не нужно быть очень наблюдательным, чтобы понять, что речь идет не об издании и распространении книг — ведь на тот момент еще не существовало ни книг Нового Завета, известных нам как Евангелия, ни самого Нового Завета как собрания писаний. Кроме того, в самих Евангелиях слово «Евангелие» встречается неоднократно, что указывает на его более раннее происхождение, например: «пришел Иисус в Галилею, проповедуя Евангелие Царствия Божия» (Мк 1.14).

#### Просихождение слова «Евангелие»

Слово «Евангелие» пришло к нам из греческого. Греческое слово ευ'αγγέλιον [эў-ан-гэ-ли-он] происходит от слов «эў», что означает «хорошо, благо» и «ангэлио» - буквально: «я несу послание». В русском языке смысл этого слова передается вполне точно, когда Евангелие называют Благой Вестью. Евангелие — это Благая Весть о спасении человека, его искуплении Иисусом Христом. Христос Сам не писал Евангелий и не заповедовал апостолам делать это. Сама Его жизнь среди людей была Евангелием в самом подлинном, изначальном смысле этого слова. Он ходил по Галилее и Иудее и проповедовал Благую Весть. После Своего воскресения Спаситель повелел апостолам «идти по всему миру и проповедовать Евангелие». Это Евангелие, которое они проповедовали, изначально существовало в устной форме, в виде рассказов о словах и жизни Иисуса Христа.

#### Почему только четыре?

В то же время, как явствует из начала Евангелия от Луки, уже в ранней Церкви предпринимались попытки «составлять повествования» о жизни и служении Господа. Форма письменная в этом случае служила продолжением формы устной и позволяла донести Евангелие более точно, неповрежденным, до большего числа людей. Известно, что существовало не менее пятидесяти Евангелий, о двадцати из которых современные исследователи располагают некоторой информацией. Почему же в нашей Библии их только четыре, при этом считается, что только два из них донесены до нас напрямую апостолами? Точный ответ на этот вопрос неизвестен, однако во всех раннехристианских произведениях говорится именно о четырех Евангелиях, и при

перечислении упоминаются именно те Евангелия, которые сейчас входят в канон Священного Писания. Такие ранние церковные авторы, как Евсевий, Тертуллиан, Климент Александрийский, Ириней Лионский, часто ссылались на четыре Евангелия и цитировали их, а св. Ириней в произведении «Против ересей» указал на то, что Евангелий имеется лишь четыре (подразумевая книги, вошедшие впоследствии в канон). В труде «Диатессарон» (160–175 гг.) Татиана, одного из учеников св. Иустина, автор соединяет повествования четырех канонических Евангелий, демонстрируя их согласие друг с другом, а также выделяя их среди прочих произведений, рассказывавших о словах и делах Спасителя. Канонические Евангелия не только являются, по всеобщему признанию, старейшими из написанных — все исследователи отмечают и тот факт, что именно они были повсеместно приняты Церковью, полностью соответствуя ее учению. Апокрифические же писания чаще оказывались почитаемыми в среде еретических течений, находивших в апокрифах подтверждение своим заблуждениям. Все это указывает на то, что Евангелия, вошедшие в канон, с самого начала занимали особое положение среди множества произведений, рассказывающих о жизни Христа.

#### Несовпадения

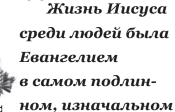
Чем большее время отделяет нас от описываемых в Евангелиях событиях, тем больше некоторые критики заостряют внимание на различиях и несовпадениях в текстах четырех Евангелий. Эти несоответствия, говорят критики, доказывают, что в Евангелиях мы имеем дело с вымышленными событиями и личностями (включая и Самого Иисуса). Во-первых, любопытно отметить, что в первые десятилетия после этих «вымышленных» событий такие сомнения вообще не высказывались (хотя противников у христианства и тогда было достаточно). В Евангелии от Луки говорится, что эти события были для всех «совершенно известны». Во-вторых, абсурдность такого рода критики легко понять на следующем примере. Если вы, вернувшись из какой-нибудь поездки, попросите своих спутников написать краткий рассказ об увиденном и напишете такой же рассказ сами — насколько велика вероятность, что вы расскажете об одних и тех же достопримечательностях и впечат-



лениях и изложите все это в одинаковой последовательности и в одном стиле (при условии, конечно, что вы не будете заглядывать в тетрадь к соседу)? Подобным образом различия между Евангелиями лишь еще раз свидетельствуют об их подлинности и об отсутствии сговора между людьми, их писавшими.

#### Жизнь Иисуса как Евангелие

Годы жизни Иисуса Христа среди людей сами по себе являются Евангелием Царствия Божия и занимают особое, центральное место в истории человечества. «И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца» (Ин 1.14). Точно так же и Евангелия, рассказывающие нам о Христе и передающие Его слова, являясь частью Священного Писания, по праву занимают в нем особое, центральное положение и заслуживают нашего особого внимания и любви.



смысле этого

слова 99



# 3 (9) / декабрь, 2011

# Святой Владимир и святой Бруно Кверфуртский (1)



Дмитрий Лялин, Секретарь Координационного Совета Ассоциации Una Voce Russia

Подавляющее большинство историков счита- ет, что рассказ о том. как киевский князь «выбирал веру», носит легендарный характер

Широко известен рассказ о том, как киевский князь Владимир Святославич выбирал веру. О том, как приходили к нему послы от волжских болгар-мусульман, хазарских иудеев, из Рима и от греков, каждый из которых рассказывал о своей вере. Как посылал князь «славных мужей» к болгарам, «немцам» и грекам «испытать веру их» и в результате выбрал веру греков. Рассказ этот содержится в «Повести временных лет». Он давно стал хрестоматийным, и без него не обходится ни одна книга или статья, где говорится о крещении Руси. Подавляющее большинство историков конца XIX — начала XXI вв. признают этот рассказ поздней вставкой, сделанной греком или человеком, находившимся под сильным греческим влиянием, с целью доказать преимущества «греческой веры», и считают, что он носит целиком легендарный характер¹.

На поздний характер этой вставки указывает уже один только содержащийся в ее тексте упрек западным христианам в использовании опресноков на литургии, поскольку споры об опресноках относятся к гораздо более поздней эпохе, нежели эпоха правления князя Владимира. Существуют и другие аргументы, перечислять которые здесь, наверное, не стоит в связи с их многочисленностью.

Тем не менее, с постоянством, достойным лучшего применения, продолжают появляться работы, в основном популярного характера, в которых рассказ о выборе вер представляется как несомненное историческое событие. Зачастую авторы этих работ стараются настолько преувеличить существовавшие в те времена обрядовые различия между западными и восточными христианами, что в результате у них появляются некие две различные христианские веры. Это, конечно, совершенно не соответствует даже нынешнему положению дел, не говоря уже о временах дораскольной Церкви.

Первыми христианами на Руси были варяги, торговцы и воины, водившие свои корабли от Балтийского до Черного морей по знаменитому пути «из варяг в греки». Они тесно общались как с западными, так и с восточными христианами, торговали, воевали, служили наемниками в христианских армиях. Одни из них принимали крещение на Западе, другие — на Востоке, в Константинополе. Однако они не считали друг друга людьми разных вер, не делили себя на «греков» и «немцев», не устраивали религиозных споров и ссор. Собственно, и самому князю Владимиру, варягу по происхождению, не было необходимости посылать какие-то специальные посольства ни на Запад,

ни на Восток, чтобы узнать об особенностях христианской веры. С детства он имел возможность общаться с христианами. Из договора его деда, князя Игоря, с греками (944 год) мы знаем, что в варяжской дружине князя было уже немало христиан, которые даже имели в Киеве свою церковь. «Повесть Временных лет» приводит текст этого договора и подпись под ним дружинников-христиан: «Мы же, те из нас, кто крещен, в соборной церкви клялись церковью святого Ильи в предлежании



Монах Иаков в «Похвале князю Владимиру» (XI в.) пишет, что рассказы княгини Ольги оказали большое влияние на ее внука Владимира. В том числе, видимо, и на его последующее решение принять христианство. Какую-то роль в этом решении, вероятно, сыграли также его мать Малуша, по некоторым данным тоже бывшая христианкой, его жены, среди которых были христианки и восточные и западные, а также крестившийся ранее Владимира норвежский конунг Олаф Трюгтвасон, с которым он был хорошо знаком.

После сына княгини Ольги Святослава Игоревича, который, как известно, был



Князь Владимир

упорным язычником, общение русских князей с христианами, в том числе и западными, возобновилось. В 977 году к старшему сыну Святослава Ярополку прибыло посольство из Рима. Никоновская летопись пишет нам об этом событии так: «Придоша послы к Ярополку из Рима, от Папы»<sup>3</sup>. О симпатиях Ярополка к христианству сообщает известная по выпискам историка В.Н. Татишева Иоакимовская летопись: «Ярополк же был муж кроткий и милостивый ко всем, любящий христи-

ан, и хотя сам не крестился народа ради, но никому не запрещал... Ярополк нелюбим у людей, потому что христианам дал волю великую»<sup>4</sup>.

Далее посольства следуют довольно часто (986, 988 (или 989), 991, 992 (или 994), 1000 годы), уже при княжении Владимира, и до его крещения, и после.

- <sup>1</sup> Вот, например, мнение известного русского историка профессора Е.Е. Голубинского: «Повесть эта не заключает в себе ничего истинного... она есть позднейший вымысел, и притом даже вымысел, по всей вероятности, не русский, а греческий». И далее: это «выдумка, с которою серьезной науке пора наконец расстаться» (Е.Е. Голубинский. «История Русской Церкви», т. І, ч. І, с. 105, 113).
- <sup>2</sup> См. хронику Reginonis abbatis prumiensis Chronicon, cum continuatione treverensi. Сведения об этом русском посольстве находим также в «Хильдесхеймских анналах»: «К королю Оттону явились послы от народа Руси с мольбою, чтобы он послал кого-либо из своих епископов, который открыл бы им путь истины; они уверяли, что хотят отказаться от языческих обычаев и принять христианскую веру. И он согласился на их просьбу и послал к ним епископа Адальберта правой веры» (Ann. Hild., а. 960, р. 21-22).
- <sup>3</sup> Если верить «Lamberti Hersfeldensis Annales», посольство это, вероятно, было ответом на посольство Ярополка на Запад в 973 году.
- <sup>4</sup> В.Н. Татищев. «История Российская», ч. 1, гл. 4.





## Мать и дитя

Если вокруг нас есть материодиночки или беременные женщины, попавшие в сложную ситуацию, мы можем протянуть им руку помощи

**Т**/огда я смотрю на мир, в котором мы живем, то **П**замечаю в нем много парадоксов. С одной стороны, государства выделяют значительные средства на научные исследования, чтобы продлить жизнь человека и победить болезни; с другой стороны, многие европейские страны приняли законы, разрешающие эвтаназию и аборт.

В подобной атмосфере все актуальнее и громче звучат слова блаж. Иоанна Павла II из его энциклики «Евангелие жизни»:

«Защита и поддержка человеческой жизни проявления удела в царской миссии Христа, и поэтому они должны иметь характер услужения любви, выражающегося личным свидетельством, различными формами добровольной работы, общественной деятельности и политической активности. Это особенно насущная потребность в настоящий момент, когда «культура смерти» так агрессивно нападает на «культуру жизни» и часто, кажется, берет над нею верх».

В ответ на этот призыв свою миссию «служения жизни» осуществляет благотворительная организация «Каритас» в Санкт-Петербурге с помощью проекта «Мать и дитя», существующего с 2003 года (до 2010 г. он назывался «Защита жизни»). Этот проект осуществляет поддержку матерей (независимо от возраста, национальности, статуса и вероисповедания) с детьми в возрасте от 0 до 2 лет, находящихся в сложных жизненных ситуациях. Его основной целью является помощь в адаптации и интеграции женщин и их детей в нормальную социальную среду, где они будут успешны и счастливы и где дети получат все, что им необходимо для нормального развития.

У женщин, участвующих в проекте «Мать и дитя», есть возможность получить помощь квалифицированных специалистов: юриста, врача, социального работника, психолога. Им доступны психологические группы поддержки (занятия по арт- и сказкотерапии), а также занятия в арт-мастерской (изготовление своими руками поделок, обучение навыкам шитья и создание подарков из подручных материалов).

Это не единственная форма помощи, какую могут получить женщины, участвующие в проекте. В их распоряжении специально оборудованная детская сенсорная комната, в которой ни один малыш не остается без внимания. Женщины имеют возможность участия



Психолог Евгения Рудь проводит занятие по арт-терапии

в развивающих и обучающих занятиях по взаимодействию с детьми и развитию малышей («Мамина школа»).

Кроме того, устраиваются различные праздники и чаепития для мам и детей, выезды за город и экскурсии, во время которых женщины могут общаться, проводить время вместе со своими детьми и друзьями, отдыхать. Во время «вещевых ярмарок» женщины могут меняться своими вещами, а также безвозмездно брать те вещи, которые нужны им и их детям, что способствует приобретению социаль-

ных коммуникативных навыков, расширяет сферу общения.

Каждый день, после занятий и мероприятий программы, участниц проекта ждет горячий обед, приготовленный с учетом особенностей диеты для беременных и кормящих женщин, а также маленьких детей.

Получая материальную помощь, женщины находят и духовную поддержку. Сестра Исабель помогает мамам отвечать на вопросы детей о Боге, а самим женщинам найти ответы на рождающиеся у них вопросы о вере, религии и жизни.

В настоящий момент в проекте участвуют 50 нуждающихся женщин (в том числе ВИЧ-инфицированных) и более 120 детей.

Проект «Мать и дитя» — обращенный к нам призыв присоединиться к людям, которые «служат жизни». Если вокруг нас есть матери-одиночки или беременные женщины, которые находятся в сложных жизненных обстоятельствах, мы можем рассказать им об этой форме помощи, мы можем протянуть им руку помощи.

Фото: Ольга Кочеткова, Ирина Злобина



Сотрудники центра «Мать и дитя»: с. Исабель – ведущая арт-студии, Ольга Кочеткова – руководитель проекта, Анна Минина – воспитатель, Лидия Кононова – юрист, Людмила Сафронова – соцработник, Алла Лебедева – врач, Евгения Рудь – психолог





сестра Марианна

Кулаковска, ISSM

# Может ли любовь быть грехом?

о. Карлос Лаоз, доктор философских наук carloslahozz@gmail.com

Любовь, не учитывающая нравственных ограничений, не настоящая любовь, а эгоизм

бобой человек, обладающий минимумом бла-▲ горазумия, ответит на этот вопрос отрицательно: «Нет, любовь — не грех, не может быть грехом, ведь она есть нечто доброе». И по-моему, такой ответ верен. Однако Церковь против так называемой «свободной любви» и множества «проявлений любви». Как это понимать? Церковь неразумна? Постараюсь ответить на эти вопросы ниже.

Библия говорит нам, что Бог есть любовь (1Ин 4.8). Отсюда можно сделать вывод, что любовь — это не грех, но нечто самое святое из всего, что существует. Но с другой стороны, в Библии (2 Цар 11) мы видим также, как любовь Давида к Вирсавии, жене Урии, толкает его на абсолютно безнравственные, а потому греховные поступки: царь использует свою власть, чтобы отнять жену у своего верного подданного, а его самого обречь на неминуемую смерть.

Из сказанного выше мы могли бы заключить, что в каких-то случаях любовь представляет собою нечто доброе, а в других — нечто злое. Однако такой вывод неверен: любовь — это всегда добро, сопричастность Богу, а потому не может быть злом. Чтобы разрешить этот парадокс, достаточно сказать, что мы столкнулись с неправильным употреблением слов. То, что подтолкнуло царя Давида совершить грех, нельзя назвать любовью, потому что это простой эгоизм. А эгоизм нельзя назвать добродетелью.

Очень часто словами пользуются не для того, чтобы отразить действительность, а для того, чтобы скрыть ее, подбирая благозвучные выражения, которые благосклонно могут быть приняты общественным мнением. Так убийство ребенка собственной матерью называют добровольным прерыванием беременности и свободой выбора, избегая слова «аборт». Эгоистичное давление на престарелых с целью поскорее избавиться от хлопот называют достойной смертью вместо эвтаназии. Порочность же окружения именуют свободой и преодолением старых табу. И этот список можно продолжать до бесконечности.

Царь Давид был, по крайней мере, честен и не называл любовью те низменные желания, которым под-

дался. Наоборот, он признал свою ошибку, с сокрушенным сердцем совершил покаяние и попросил прощения у Бога. как шарлатана.

первую жену. А вскоре из любви к другой женщине он убил и Анну Болейн. Найдется ли хоть кто-нибудь, кто назовет это любовью? Это любовь, но любовь к самому себе, жажда наслаждения, ложная любовь, абсолютный эгоизм.

До сих пор мы рассматривали простые примеры, но стоит перейти к другим — более сложным. Патриотизм, т.е. любовь к родине - это подлинная любовь, любовь истинная. Национализм, понимаемый как любовь к родине, влекущая за собой ненависть или безразличие к другим нациям, нельзя назвать подлинной любовью — это любовь ложная.

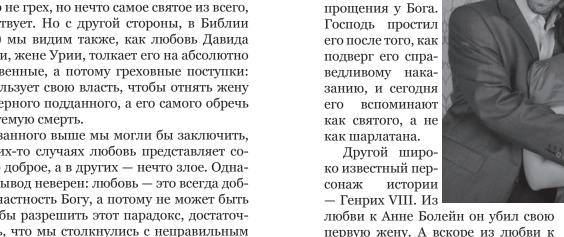
Жертвенная любовь к маленькому сыну, с которой мать заботится о нем в болезни и переживает из-за его трудностей — это подлинная любовь. Собственническая любовь матери

> к 18-летнему сыну, из-за которой она не позволяет ему развивать его способности — это ложная любовь, любовь эгоистическая.

> Любовь парня к девушке можно назвать подлинной, если это любовь чисблагородная, бескорыстная, когда человек хочет не брать, а давать. Большая ошибка думать, что любовь состоит в том, чтобы целоваться; более того,

поцелуи могут помешать открыть, что есть настоящая любовь. Любовь, не учитывающая нравственных ограничений, — не настоящая любовь, а эгоизм, более или менее замаскированный, но все же совершенный эгоизм. Это ужасно, потому что человек призван творить великое, призван летать высоко, а значит — призван любить. Но когда любовь подлинна, в ней нет самого низменного, особенно унижающего человека.

Есть люди, которые, чтобы скрыть свой эгоизм, используют выражения типа: «Так делают все в мире», «Это из прошлого», «Так ведут себя сов-







ременные люди», «Иначе нельзя». Но никакие аргументы не в силах превратить зло в добро, безобразное в прекрасное, позорное в заслуживаю-



щее восхищения: слова не в силах сделать этого. Самое большее, что они могут сделать, — это заткнуть рот человеку, направляющему нас на добрый путь, или успокоить нашу совесть... Но они не изменят реальности, как от рака нельзя излечиться, говоря, что его нет.

В этой сфере, как и в любой другой, каждый мо-

жет выбрать между двумя возможностями: быть честным с самим собой или обманывать себя; употреблять слово «аборт» или слово «свобода», слово «убийство» или формулировку «достойная смерть»; видеть различия между любовью и эгоизмом или же не делать этого.

Бог есть любовь, и то, что отдаляет нас от Него, не может быть любовью, а является чем-то противоположным: эгоизмом. Закончу одним рассказом, который показывает, что такое подлинная любовь.

Дэйв Ровер, ветеран войны во Вьетнаме, выживший после взрыва ручной фосфорной гранаты, которая изуродовала большую часть его лица, поделился своим опытом. Он рассказал, как жена человека, лежавшего с ним в госпитале, сняла свое обручальное кольцо, когда, увидев раненого, не смогла узнать в нем своего мужа, и сказала: «Все кончено».

Дэйв, напуганный до глубины души этой ужасной сценой, рассказал, что когда его жена вошла в комнату, то сначала ей пришлось прочесть его имя на табличке, потому что она не узнала в нем парня, за которого вышла замуж несколько месяцев тому назад. Дэйв сказал ей: «Дорогая, я сейчас неважно выгляжу». Его молодая супруга засмеялась и ответила: «Дэви, ты и так никогда не был слишком хорош». Затем она наклонилась и поцеловала его в обожженную щеку. И по сей день они вместе.

# Св. Антоний Великий

Раннехристианский подвижник и пустынник, основатель отшельнического монашества.

Подился около 251 г. в коптской семье, v благородных и бога-

тых родителей, воспитавших его в христианской вере. После смерти родителей Антоний в возрасте около 20 лет занялся ведением хозяйства и воспитанием младшей сестры; обеспечив ее будущее, он раздал оставшееся имущество бедным, отправился в уединенное место неподалеку от родного села и стал вести аскетический образ жизни. Около 275 года Антоний ушел в Ливийскую пустыню и уединился в заброшенной гробнице; затем вел отшельническую жизнь возле Афродитополиса (на левом берегу Нила). Здесь он пробыл около 20 лет в уединении, только изредка поддаваясь на просьбы лиц, приходивших, чтобы видеть и слышать его. Рядом с его келью возникали монашеские поселения, и Антоний пользовался авторитетом духовного отца среди окружавших его монахов-пустынников. Во время этого уединения Антоний, будучи много раз искушаем дьяволом, наложил на себя еще более трудные обеты, с приходящими беседовал через узкое отверстие, проделанное в стене, чтобы ничем не прерывать своих великих трудов и постничества. По преданию, когда Антоний уже не выдерживал духовных страданий, ему явился Иисус Христос, избавивший святого от мучений и сообщивший, что Он был рядом все время. В конце концов Антоний восторжествовал над дьяволом, его слава распространилась повсюду, у него появились многочисленные ученики и последователи.

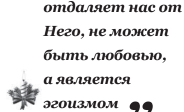
Во время гонений императора Максимина (311 г.) Антоний отправился в Александрию, чтобы оказывать помощь преследуемым христианам. Когда гонения прекратились, он поселился в пещере на горе Кольцум, где провел оставшиеся годы. Под влиянием Антония монашеские поселения стали возникать в пустынях к востоку и западу от Нила. Его ближайшими учениками и последователями были Макарий Египетский, Макарий Александрийский, Исидор и др.

Около 350 г. по приглашению Афанасия Великого Антоний оставил уединение и пришел в Александрию, чтобы выступить в споре против ариан. Последователи арианства, стремясь склонить на свою сторону сомневающихся, ложно утверждали, что и преподобный Антоний находится в их рядах. Он лично выступил на собрании, осудив арианское учение. После возвращения в пустыню Антоний скончался на 105 году жизни. Главным источником сведений об Антонии Великом является древнейшее греческое агиографическое произведение «Жизнь Антония», написанное около 365 года Афанасием Александрийским.

Антоний был первым ярким и принципиально новым представителем пустынного жительства: он освятил монашескую отшельническую жизнь. Антоний не основывал монастырей и не мечтал о роли духовного наставника. Видя его духовную мудрость, вокруг него собралось много учеников-пустынников и последователей.

Главными иконографическими атрибутами Антония являются крест, книга и колокольчик; часто рядом с Антонием можно увидеть изображение свиньи, что связано с легендой об исцелении им слепого поросенка. Сохранился ряд посланий, подписанных именем Антония и содержащих духовные наставления монахам.

Почитание Антония на Востоке началось в V веке, а на Западе получило особенное распространение в Средние века. К его заступничеству обращались во время массовых заболеваний и при пожарах; его считали покровителем домашних животных. Память 17 января.



любовь, и то, что







# Маленький лучик света в темноте



В глазах Бога каждый человек — это *Его* неповторимая идея, которую Он хочет воплотить именно через этого человека



сестра М. Софья Спицына, ISSM

 $\ll B$ той стране были на поле пастухи, которые содержали ночную стражу у стада своего. Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим. И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям: ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь; и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях... Когда Ангелы отошли от них на небо, пастухи сказали друг другу: пойдем в Вифлеем и посмотрим, что там случилось, о чем возвестил нам Господь. И, поспешив, пришли и нашли Марию и Иосифа, и Младенца, лежащего в яслях» (Лк 2.8-16).

Всемогущий и великий Бог стал ребенком, маленьким и беззащитным. И если Он и отличался чем-то от других детей, то только тем, что лежал не в колыбели, а в яслях — кормушке для скота. Пастухи, конечно, тоже находились далеко не на вершине общественной лестницы. Но именно к ним приходит Ангел, чтобы возвестить о рождении Христа, именно они и являются теми, кто в хлеву, среди животных, находят новорожденного Младенца, узнают в нем Мессию и с великой радостью возвращаются к своим семьям и стадам, «...славя и хваля Бога» (Лк 2.20).

Марине еще нет двух лет. Мама купила ей шоколадный батончик. «Я сама!» — говорит малышка, протягивая руку за сладостью. После того как мама вручила ей шоколадку, Марина говорит «спасибо» и усердно пытается ее развернуть. Мама наблюдает за этим. Дочь не теряет терпения и прилагает все усилия. «Тебе помочь?» — спрашивает мама. «Да!» — говорит Марина и протягивает маме батончик. Когда мама возвращает девочке развернутый батончик, Марина с сияющими глазами говорит «Спасибо!» и, отломив кусочек от шоколадки, протягивает его маме. Мама с улыбкой принимает угощение и говорит: «Спасибо, солнышко!»

Честно говоря, став свидетелем этого маленького разговора, я была приятно удивлена: несмотря на свой очень юный возраст, Марина целенаправленно использует слово «спасибо». Но, с другой стороны, в отношениях между Мариной и ее мамой чувствуется не только взаимная любовь, но и взаимное уважение.

Если родители относятся к своим детям с любовью и уважением, это рождает у детей любовь и уважение не только к родителям, но и ко всем окружающим. Ведь то, как родители относятся к своему ребенку, является для него мерилом

отношения людей друг к другу. Быть может, Вы скажете: «...Но мир жесток!», и я соглашусь с Вами. Однако только любовь и уважение являются основными и важнейшими элеменвоспитания ребенка. Они, как маленький лучик света в темноте, помогают ребенку увидеть свою цель, свое предназначение.

Как воспитать в ребенке уважение? Отец Иосиф Кентених советует

нам в первую очередь взглянуть на себя. В чем состоит главная цель воспитания. в чем его истинный смысл? В глазах Бога каждый человек — это Его неповторимая идея, которую Он хочет воплотить именно через этого человека. Моя родительская задача состоит в том, чтобы увидеть этот образ в моем ребенке и приложить все усилия, чтобы помочь ему воплотить эту идею Бога в себе. И чем больше мы проникаемся этой идеей Бога, тем больше в нас растет уважение к ребенку.

Во-вторых, уважение должно пронизывать всю мою жизнь - это означает уважение к каждому человеку, независимо от его происхождения, положения в обществе и его умственных и физических способностей. Уважение к судьбе каждого, даже если передо мной человек, который прошел через самую «темную ночь» своей жизни, даже если это самый большой грешник. Уважение к каждой способности человека. Истинная родительская любовь не эгоистична. Если Бог вложил в ребенка определенные способности, то истинные родители делают все,

> чтобы развить эти способности, даже если им придется смириться с тем, что дети впоследствии превзойдут своих родителей.

> И, в-третьих, остерегайтесьрутинного уважения, которое ведет к безоговорочному исполнению поставленных правил и к уничтожению оригинальной и неповторимой личности в ребенке<sup>2</sup>.

Примите эти советы не как красивые и непрактичные высказывания, а как

ориентировочные пункты Ваших взглядов и действий в воспитании; попытайтесь воплотить их в свою жизнь. Поставьте в центр Ваших усилий не самих себя, а Бога и всех тех, кого Он — невинное Дитя в яслях — нам доверил. Ведь самая 💒 большая радость в воспитании - когда родители, взглянув на своих детей, могут сказать: «Теперь мой ребенок встал на ноги, теперь он может самостоятельно илти по жизни».





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Отец Иосиф Кентених (1885-1968) – священник, педагог и основатель интернационального Шенштаттского Движения, одной из целей которого является воспитание твердой христианской

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ср. Кентених отец Иосиф, Моральный облик и идеал в воспитании. Пути к формированию личности, Шенштатт, 1972, с. 236-240.

## Десять адских лет в ГУЛАГе

Пвященник в очках и с реденькой бо-→родкой вышел после аудиенции с Папой Пием XII, повторяя про себя: «Святой отец сказал: "Браво!"». Это «браво!» не могло удивить никого из тех, кто знал, что о. Пьетро Леони провел последние 10 лет, тайно служа Святую Мессу и выполняя свои священнические обязанности в советских концлагерях: сначала на Лубянке, затем на Соловках, в Воркуте... Он держался на допросах НКВД с завидным мужеством:

- Имя? Нацинальность? Профессия на воле?

Как только следователь услышал слово «священнослужитель», он сурово сказал:

- Наверняка Вы попытаетесь выполнять свои профессиональные обязанности и в концлагере?
- Я стараюсь никогда не забывать о том, кто я.
- Вы что, не знаете, что этот вид деятельности в лагере запрещен?
- Я знаю лишь одно: что я священник на веки вечные и что пока я жив, я постараюсь вести себя как таковой.
- Если так, то с завтрашнего дня Вы выходите на работы с бригадой Ефимова, которая перевыполняет план на 20 %. Посмотрим, захотите ли Вы продолжать свое служение после 8 часов разбивания мерзлой земли и камней.
- Посмотрим. Там я тоже постараюсь не забывать, что я священник.

- Вы никого не узнаете? - спрашивает лейтенант, уставший ждать ответа.

- А что Вы хотите? Трудно вспоминать после всего того, что со мной случилось за эти 8 лет заключения. Память ослабла, знаете ли.

- Но вы же должны его вспомнить, вы вместе учились в Риме.

- Возможно, я этого и не отрицаю, но как я могу его вспомнить? Я учился в Грегорианском Университете, там же

тысячи студентов. Я не могу помнить их всех.

> - Все равно, Вы вместе были в Руссикуме. Вы что, не помните Цекаллу?

- Как Вы сказали? Цекаллу? Может, мы и учились вместе, но с моей дырявой памятью я не могу его вспомнить.

> - Вы же священник, неужели Вам не стыдно обманывать?

– Так если я священник, я что, должен тут перед Вами выкладывать все, что я знаю о своем ближнем?

С каких это пор Вы записали меня в шпионы?

- То есть Вы отказываетесь предоставить сведения органам госбезопасности?

- Конечно отказываюсь.

После этого допроса о. Леони был отправлен на 4 дня в холодную одиночную камеру, где тяжело заболел.

О. Леони был освобожден в 1955 году. Его церковное начальство попросило молчать обо всем случившемся. Он продолжил свое служение любимой им русской земле в Канаде, окормляя общину русских католиков. Из Каналы он писал: «Я не сожалею о тех чудовищных годах, пережитых в России, в то время я был инструментом в руках Господа. Если бы можно было вернуться назад и свободно выбрать свою судьбу, я бы желал еще раз прожить те десять лет ада так же, как я их уже прожил однажды».

О. Леони скончался в 1995 году.

# Закусочный пирог с рыбой

- 4 слоеных коржа
- 300 г малосольной семги (либо другой малосольной красной рыбы)
- 200 г печени трески

#### Способ приготовления:



Весь крем-сыр соединить с измельченным укропом. Затем 200 г кремсыра смешать с измельченной печенью трески, еще 200 г - с икрой сельди. Рыбу нарезать очень тонкими ломтиками.

- 50 г икры сельди (либо другой мелкозернистой икры)
- 500 г творожного крем-сыра,
- пучок укропа

На первый корж равномерно намазать половину крем-сыра с печенью трески, поверх выложить ломтики рыбы, затем смазать их тонким слоем крем-сыра с укропом.

Сверху положить второй корж, на нем равномерно распределить кремсыр с икрой, накрыть третьим коржом, намазать его оставшимся сыром с печенью трески, разложить рыбу, смазать сыром с укропом. Закрыть четвертым коржом. Бока и поверхность сформированного пирога намазать оставшимся кремсыром с укропом. Завернуть пирог в пищевую пленку и убрать на 5-6 часов в холодильник для пропитки. Подавать на стол предварительно украсив по вашему вкусу.

## Свиная грудинка с яблоками и капустой

- грудинка 800 гр.
- квашеная капуста 100 гр.
- 5 кислых яблок
- сливочное масло 50 гр.
- луковица 1 шт.
- соль, перец и специи по вкусу

#### Способ приготовления:

Фарш: кислую капусту обварите кипятком и смешайте с нашинкованными яблоками и нарезанным сливочным маслом. Свиную грудинку нафаршировать, сделав надрезы ножом. Далее грудинку зашейте, обсыпьте мелко порезанным луком и жарьте в духовке на смазанной маслом сковороде до готовности.



# Католическое образование в России



Смогут ли наши дети получать знание о своей вере в специально отведенные для этого часы в государственной школе? 99

Новый школьный предмет

С 1 апреля 2010 года в 19 регионах России Министерство образования и науки РФ в порядке эксперимента включило в школьную программу новый учебный предмет — «Основы религиозных культур и светской этики». Проблемы морального и нравственного характера, сложные межнациональные отношения заставили вернуть в программу государственной школы традиционные духовные ценности народов России.

Предмет поделили на 6 модулей на выбор: история и основы одной из традиционных для России религий (православие, ислам, буддизм, иудаизм), история и основы культуры мировых религий или основы светской этики. Новый предмет считается светским, и ведут его светские учителя. Проводить религиозные обряды и молиться в рамках этого предмета нельзя — это запрещено Конституцией РФ. Новый урок появился в учебном плане 4-5-х классов, поскольку психологи утверждают, что в возрасте 10-11 лет дети бесконфликтны, мягки и умеют сопереживать. Значит, надо, пока не поздно, постараться развить у них эти качества.

Учебные пособия были написаны «с нуля» менее чем за полгода, поэтому в них можно найти ошибки, неточности, отсутствие логики подачи материала и методики преподавания. Более того, эксперты РАН сделали вывод о «недопустимости использования в школах РФ учебников, выпущенных в 2010 году, так как они содержат многочисленные признаки грубого нарушения Конституции РФ».

Среди духовенства, родителей и педагогов не прекращаются споры — как о том, в какой форме нужно прививать детям духовные, этические, моральные принципы и религиозные традиции, так и о том, стоило ли вообще вводить подобный предмет.

#### Позиция Католической Церкви

Католическая Церковь поддерживает данное начинание. Архиепископ Павел Пецци заявил: «Хотя, учитывая наше незначительное присутствие, возможность изучать католичество, не была включена в проект (всё еще экспериментальный) модуля по основам религиозной культуры, если появится достаточное число желающих изучать именно католическую традицию, то мы поставим этот вопрос перед соответствующими инстанциями». Генеральный секретарь Конференции католических епископов России священник Игорь Ковалевский в одном из интервью подчеркнул: «Во многих странах мира Католическая Церковь поддерживает идею религиозного просвещения в школах, причем не только в виде изучения религиозной культуры, но даже в виде катехизации. Россия не является здесь исключением».

Итак, религиозное образование, пусть и в виде светского предмета, возвращается в государственную школу. Но можно ли нам, представителям конфессии, которую разработчики проекта не сочли «традиционной» для России, надеяться на то, что наши дети смогут получать знание о своей вере в государственной школе? Возможно ли в нашей стране открытие католических учебных заведений - общеобразовательных школ, колледжей и высших учебных заведений, в которых молодежь могла бы не только получать знания, соответствующие многовековому «бренду» «Католическое образование», но и воспитываться в духе веры и христианской морали? Существует ли для этого в России соответствующая правовая база?

#### Международное право

В 90-е годы XX века в России была проведена беспримерная работа по пересмотру политики государства в отношении вероисповедания, приведению ее правовых основ в соответствие с нормами

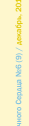
международного права. Сегодня религиозное образование регламентируется следующими документами, ратифицированными Россией:

Статья 26 «Всеобщей декларации прав человека» предусматривает: «Образование должно быть направлено к полному развитию человеческой личности и к увеличению уважения к правам человека и основным свободам. Образование должно содействовать взаимопониманию, терпимости и дружбе между всеми народами, расовыми и религиозными группами и должно содействовать деятельности ООН по поддержанию мира. Родители имеют право приоритета в выборе вида образования для своих малолетних детей».

Документ «Международный пакт об экономических, социальных и культурных правах» устанавливает: «Участвующие в настоящем Пакте государства обязуются уважать свободу родителей и, в соответствующих случаях, законных опекунов выбирать для своих детей не только учрежденные государственными властями школы, но и другие школы, отвечающие тому минимуму требований для образования, который может быть установлен или учрежден государством, и обеспечивать религиозное и нравственное воспитание своих детей в соответствии со своими собственными убеждениями» (статья 13).









форм нетерпимости и дискриминации на основе религии или убеждений».

В статье 5 Декларации записано:

«1. Родители или, в соответствующих случаях, законные тельством РФ создавать обра- находящимся опекуны ребенка имеют право определять образ жизни

в рамках семьи в соответствии со своей религией или убеждениями, а также исходя из нравственного воспитания, которое, по их мнению, должен получить ребенок.

- 2. Каждый ребенок имеет право на доступ к образованию в области религии или убеждений в соответствии с желанием его или родителей (...).
- 3. Ребенок ограждается от любой формы дискриминации на основе религии или убеждений. Он должен воспитываться в духе понимания, терпимости, дружбы между народами, мира и всеобщего братства, уважения к свободе религии или убеждений других людей, а также с полным осознанием того, что его энергия и способности должны быть

Практически те же требования предъ- посвящены служению на благо других людей».

В статье 2 «Конвенции о правах ре-

Религиозные организации

вправе в соответствии со сво-

ими уставами и с законода-

зовательные учреждения

шие ее государства «уважают и обеспечивают все права, предусмотренные настоящей Конвенцией, за каждым ребенком, в пределах их юрисдикции, без какой-либо

дискриминации, независимо от расы, цвета кожи, пола, языка, религии, политических или иных убеждений, национального, этнического или социального происхождения, имущественного положения».

#### Российское законодательство

Религиозное образование на федеральном уровне регулируется следующими законами:

Ст. 14 Конституции РФ от 1993 г.:

- «1. Российская Федерация светское государство. Никакая религия не может устанавливаться в качестве государственной или обязательной.
- 2. Религиозные объединения отделены от государства и равны перед законом».

Это означает, что в светском государстве признается приоритет науки и не отдается предпочтения ни одному из вероучений в сфере внутренней и внешней политики, - прежде всего, в духовной жизни собственного народа.

Ст. 4 Федерального закона «О свободе совести и о религиозных объединениях» (ред. от 26.03.2000):

«2. В соответствии с конституционным принципом отделения религиозных объединений от государства государство:

...обеспечивает светский характер образования в государственных и муниципальных образовательных учреждениях.

3. Государство регулирует предоставление религиозным организациям налоговых и иных льгот, оказывает финансовую, материальную и иную помощь (...) в обеспечении преподавания общеобразовательных дисциплин в образовательных учреждениях, созданных религиозными организациями в соответствии с законодательством РФ об образовании».

Ст. 5: «1. Каждый имеет право на получение религиозного образования по своему выбору индивидуально или совместно

- 2. Воспитание и образование детей осуществляются родителями или лицами, их заменяющими, с учетом права ребенка на свободу совести и свободу вероисповедания.
- 3. Религиозные организации вправе в соответствии со своими уставами и с законодательством РФ создавать образовательные учреждения.

4. По просьбе родителей или лиц, их заменяющих, с согласия детей, обучающихся в государственных и муниципальных образовательных учреждениях, администрация указанных учреждений по согласованию с соответствующим органом местного самоуправления предоставляет религиозной организации возможность обучать детей религии вне рамок образовательной программы».

Ст. 18: «2. Религиозные организации в порядке, установленном законодательством РФ, имеют право создавать культур-

#### «Кодекс канонического права» об образовании

Кан. 795 — Поскольку подлинное воспитание должно привести к формированию цельной человеческой личности, устремлённому к её высшей цели и вместе с тем ко благу общества, то детей и молодых людей следует воспитывать так, чтобы они могли гармонично развить свои физические, нравственные и интеллектуальные дарования, обрести более совершенное чувство ответственности, научиться правильно пользоваться свободой и подготовиться к активному участию в жизни общества.

Кан. 796 — §1. В числе прочих средств воспитания верным Христу следует особо ценить школы, оказывающие родителям первостепенную помощь в исполнении их обязанностей по воспитанию.

§2. Необходимо, чтобы родители тесно сотрудничали со школьными учителями, которым они доверили обучение своих детей. В свою очередь, и учителям в исполнении своих обязанностей следует тесно сотрудничать с родителями, внимательно их выслушивать, организовывать и высоко ценить их объединения и собрания.

Кан. 797 — Необходимо, чтобы в выборе школы родители пользовались подлинной свободой...

Кан. 799 — Верным Христу нужно добиваться того, чтобы законы гражданского общества, руководящие образованием молодёжи, и в школах обеспечивали ей религиозное и нравственное воспитание, согласное с убеждениями родителей.

Кан. 802 — §1. Если отсутствуют школы, в которых даётся воспитание, проникнутое христианским духом, то задача диоцезного епископа позаботиться о создании таких школ.

Кан.  $803 - \S 2$ . Необходимо, чтобы образование и воспитание в католической школе основывалось на принципах христианского вероучения, а преподаватели отличались приверженностью этому вероучению и порядочностью в жизни.

Кан. 804 —  $\S$ 2. Местному ординарию следует позаботиться о том, чтобы лица, назначаемые преподавателями христианского вероучения в школах, даже некатолических, придерживались верного учения и отличались свидетельством христианской жизни и педагогическим мастерством.









но-просветительские организации, образовательные и другие учреждения, а также учреждать СМИ.

3. Государство оказывает содействие и поддержку благотворительной деятельности религиозных организаций, а также реализации ими общественно значимых культурно-просветительских программ и мероприятий».

Итак, Церковь вправе беспрепятственно открывать на территории России образовательные учреждения, а также, по желанию родителей, обучать детей религии и принимать участие в образовательном и воспитательном процессе в государственных и муниципальных школах. Значит, мы, католики, можем рассчитывать на то, что наши дети здесь, на Родине, смогут получить то самое католическое образование, которое так высоко котируется во всем мире.

#### Что представляет собой католическое образование

Современная концепция католического образования изложена в принятой Вторым Ватиканским Собором декларации «О христианском образовании (воспитании)». В преамбуле деклара-

ции сказано, что «...воспитание молодёжи, а также постоянное образование взрослых, в современных условиях становится делом и более лёгким, и более необходимым». Среди прочих моментов декларация заявляет о неотъемлемом праве Церкви свободно учреждать школы любого рода и ступени и управлять ими. А «Кодекс Канонического Права» четко определяет понятие «католическая школа»: «Кан. 803 § 1. Под католической школой понимается та, которой руководит правомочная церковная власть или церковное публичное юридическое лицо, либо та, которая при-

знаётся таковой письменным документом церковной власти». Кроме таких, официально признанных школ, в мире существует множество учебных заведений католических по своему духу, по своим педагогическим принципам.

#### Дух католического образования

В энциклике «О божественном учительстве» Пий XI говорит об образовательном процессе в католической педагогике как об «извлечении из глубин души объекта обучения и воспитания сокрытых в чем интеллектуальных и волевых возможностей (в случае их актуализации начинает действовать божественная благодать)». А поскольку человек склонен как к злу, так и к добру, необходимо в процессе обучения и воспитания «неустанно нейтрализовать дурные наклонности и прививать хорошие с тем, чтобы последние становились привычными, превращались в добродетели». Гармоничное сочетание привитых человеку земных добродетелей с божественными добродетелями — верой, надеждой и любовью важнейшая цель обучения и воспитания. Спустя без малого сто лет после Пия XI, Папа Бенедикт XVI с тревогой говорит

о безотлагательной задаче воспитания: «Даже величайшие ценности прошлого невозможно просто унаследовать: их следует усвоить и вновь осознать посредством личного, часто выстраданного, решения.

Однако когда потрясены основы и нет уверенности в главном, нужда в этих ценностях вновь ощущается настоятельным образом: так, сегодня со всей конкретностью встает вопрос воспитания, чтобы оно было действительно таковым» (Послание Святейшего Отца Бенедикта XVI римскому диоцезу и городу Риму о безотлагательной задаче воспитания, 23.01.2008).

На пленарной сессии Конгрегации католического образования Понтифик отметил, что просвещение и воспитание — важнейшие задачи, стоящие ныне

перед Церковью. «Дело воспитания, - сказал он, - становится всё более трудным, поскольку культуре, которая слишком часто в качестве своего "кредо" выдвигает релятивизм, явно недостает света истины. Более того, ныне считается, что даже говорить об истине опасно. Тем самым

ставятся под сомнение ценности, служащие основанием личной и общественной жизни. Вот почему так важно служение, исполняемое в мире многочисленными образовательными институтами, которые при этом руководствуются христианским видением человека и всей реальности. Воспитание — это акт любви, свидетельство "интеллектуальной любви", а это требует ответственного отношения, посвящения, последовательности в делах и поступках». В своих интенциях на сентябрь 2011 года Папа Бенедикт XVI попросил молиться «об учителях: да способствует их компетентность распространению любви к истине, нравственных и духовных ценностей». Префект Конгрегации католического образования кардинал Зенон Грохолевский так объяснил эти слова Папы:

«Если мы больше не знаем, что хорошо, а что плохо, если всё относительно, возникает вопрос, чему учить, как воспитывать? Необходимо так воспитывать человека, чтобы он умел и, в первую очередь, желал использовать свои знания и умения во благо».

В течение многих веков католическое образование живет и развивается, во многих странах мира открываются новые детские сады, школы, лицеи и университеты, которые курирует Церковь. В них обучаются не только католики. Например, во Франции многие мусульмане предпочитают отдавать детей в католические учебные заведения. Появляются католические школы в странах Азии,

Католическая

школа не только

передает знания,

но и формирует

личность 99

в этом году начал работу первый католический университет в Иордании.

В России на сегодняшний день открыто несколько католических учебных заведений: гимназия в Томске, начальная школа в Новосибирске, дошкольные vчреждения в Санкт-Петербурге, Томске, Брат-

ске и Чите. Их воспитанники — дети разных национальностей и вероисповеданий.

Вот что говорит об этом кардинал Грохолевский: «Когда к нам приезжают некоторые послы при Святом Престоле — нехристиане, они часто делятся своей гордостью по поводу того, что учились в католических школах или университетах. Я всегда спрашиваю их, почему, не будучи христианами, они ходили в католические школы. И всегда получаю два ответа: вопервых, потому что эти школы самые лучшие, во-вторых, — и это мне кажется очень важным, - потому что католическая школа не только передает знания, но и формирует личность».



E.A.

В эти предрождественские дни нам надо поздравить столько хороших людей! Наших школьных друзей, любимую учительницу, друзей в приходе, священника, да и еще про дедушку с бабушкой не забыть. Конечно, этих конфет на всех не хватит, но для кого-то могут получиться замечательные подарки. Давай сделаем из накоплен-

ных сладостей букет.

Для этого нам понадобится небольшая емкость. Это может быть маленький пластиковый горшочек для цветов, или стаканчик для ручек, или ты можешь слепить красивое кашпо из соленого теста. Затягиваем наш горшочек гофрированной бумагой. В случае слоеного теста этого, конечно, делать не надо. А если гофрированной бумаги нет? Ее можно заменить красивой тканью, атласной лентой и даже туалетной бумагой. Бумага, уложенная в несколько слоев, покрашенная гуашью и украшенная паетками, будет смотреться не хуже любой упаковочной бумаги.

Закрепляем упаковку внутри горшочка при помощи двустороннего скотча. Теперь на дно кладем кусочек пенопласта. Если его нет, можно использовать поролон или же всю ту же туалетную бумагу, уложенную слоями и укрытую фольгой. Основа готова. Начинаем делать цветы. Вырезаем прямоуголь-

ник из гофрированной бумаги. По длине он должен составлять как минимум 15 санти-

метров, а ширину стоит рассчитать в зависимости от размеров самой конфеты. Бумага должна ее скрыть практически полностью. Теперь слег-

ка растягиваем верхний длинный край. Получиться небольшая ложбинка, в нее-то и должна уместить-

ся верхняя часть конфеты (если конфеты фантик имеет одно место сборки, то лучше положить донышком



наверх) и аккуратно закручиваем. Вокруг конфеты должно получиться несколько слоев бумаги. Стягиваем и закручиваем гофробумагу снизу так, чтобы получилась ножка. В середину этой ножки, до того как ты закрепишь ее скотчем или тейп-



лентой, нужно вставить зубочистку. Только аккуратно, чтобы не проткнуть конфету. В принципе, конфету можно сразу закрепить на зубочистке, которую нужно аккуратно приклеить

к «юбочке». Тогда можно будет сделать конфетную полянку, а украшения закрепить сверху двусторонним скотчем или клеем.

Цветочков на ножках-зубочистках должно быть довольно много. Затем начинай их втыкать в пенопласт, выбирая высоту в зависимости от твоего творческого замысла. Если получившийся букетик кажется слишком гладким, в него можно добавить и некую доминанту. Для этого из твердой бумаги (можно из обычного или бархатного картона) делаем кулек. Вкладываем в него конфету так, чтобы «юбочки» остались снаружи. Получается, если ты прячешь в кулечек конфетку «Трюфель», то ее нужно положить донышком вверх. А если за «пира-



мидкой» скроется конфетка с двумя сборочками, то одну из них мы уберем во внутрь, а вторую оставим снаружи для последующего крепежа. Теперь соединяем края кулечка вокруг конфетных «юбочек». Не забудь про зубочистку. Иначе закрепить эту красоту в композиции будет нечем.



В основном букет готов. Теперь можно добавить яркие цветные полоски. Или сделать небольшие зонтики, которые закроют пространство между конфетами-цветами. Зонтики делаются очень просто. На зубочистку нанизываем квадратики цветной бумаги. Края их слегка смещаем, чтобы цвета были видны друг из-под друга. Закрепляем клеем или тонким двусторонним скотчем. Втыкаем между конфетами. Дальнейшее украшение зависит от твоей фантазии.

Анна Гольдина



ro Сердиа №6 (9) / декабрь, 2011

34

# Аглонская базилика



глона расположена в 40 км от Даугавпилса, в живо-Аписной местности с множеством озер. Слово «Аглона» происходит от древнелатгальских слов, означающих «ельник, хвойный лес».

В 1697 г. помещица Иева Юстина Шостовицкая при поддержке епископа Ливонии Николая Поплавского призвала доминиканцев из Вильнюса основать в Аглоне монастырь и школу. Чета Шостовицких даровала на новое начинание 17 деревень с 90 домами — «Во имя Божье и благословение латышам». В 1688 г. в Аглону прибыл настоятель Вильнюсского доминиканского монастыря отец Ремигий Мосоковский, чтобы на месте одной из святынь латталов построить монастырь и церковь. Первая деревянная церковь была построена здесь в 1669 году. Когда в 1768 году эта церковь сгорела, отцы-доминиканцы построили нынешнюю, большую и красивую каменную церковь, которая вмещает около 6000 человек.

#### Аглонская икона Божией Матери

На центральном алтаре храма — точная копия иконы Божией Матери из Тракая (Литва). Местные жители изначально были приверженцами древних языческих культов. Просвещенные пламенными отцами-доминиканцами, они вскоре укрепились в христианской вере и стали особенно почитать Пресвятую Деву Марию.

Аглонская икона Божией Матери с момента появления в храме уже была известна как чудотворная. Из века в век люди совершали паломничество в Аглону с молитвой и песнями, в которых рассказывали Божией Матери о всех своих бедах и радостях, просили Пресветлую быть «защитой во все моменты слабости», чтобы Она протянула им руку «во всякое трудное время» (песня «Дева в Святой церкви Аглонской»).

Икона была написана неизвестным художником в XVII веке на дубовой основе; таким образом, икона древнее, чем сама базилика. Легенда повествует, что в Аглоне находится оригинал иконы, а в Тракае осталась копия. Но о том, что в Аглоне все же копия, свидетельствует более раннее происхождение Тракайского образа. По мнению специалистов, икона написана ранее XIV века и является древнейшей чудотворной иконой в Литве. Неизвестно, каково происхождение легенды об обмене икон.

В одной из хроник можно прочитать о многих чудесах, совершенных по заступничеству Аглонской Божией Матери. Например, повествуется об одном пожаре, который угрожал уничтожить Аглонскую церковь и поселок. Монахи, собравшиеся перед иконой, с упованием начали петь Литанию, и ужасный огонь не коснулся церкви и близлежащих домов.

Один крестьянин, Кристап Матейсан, из села Спики, перевозил через озеро Цириш ребенка, чтобы совершить его крещение. В это время поднялась большая буря, и волны начали швырять лодку из стороны в сторону. Крестьянин с трудом справлялся с управлением лодкой и не увидел, как ребенок упал за борт, в озеро. Когда Кристап понял, что произошло, он в страхе начал громко кричать, призывая на помощь Аглонскую Божию Матерь. И в этот самый момент каким-то невероятным образом ребенок оказался вблизи берега, и находившиеся там люди вытащили его, целого и невредимого.

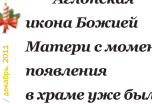
Около 1880 года на Аглонскую икону Богоматери было возложено новое, с позолоченными лучами, головное украшение, а также серебряные, с драгоценными камнями, короны Божией Матери и Младенца

#### Репрессии

После включения территории современной Латвии в состав Российской империи начались репрессии против Аглонского монастыря, хотя доминиканский орден был единственным из восьми католических духовных орденов Витебской губернии, который не был запрещен. Но обитатели монастыря были разогнаны, а монастырь стал своеобразной тюрьмой - в нем в статусе заключенных поселяли наиболее активных и непокорных католических священнослужителей; кроме того, последнее пристанище там находили также старые и больные священники. Во время Первой мировой войны в монастыре Аглонской базилики был и батальонный штаб, и лазарет, а в 1918 г., когда пришли большевики, они надеялись найти спрятанное золото, поэтому разгромили подвалы монастыря и базилики и разорили захоронения.



Матери с момента появления в храме уже была известна как чудотворная 🥊











В период первой независимости Латвии (1918-1940 гг.) в Аглоне была открыта духовная семинария, бывшая одним из лучших учебных заведений, мужская гимназия, а позже - и женская гимназия. В 1940 г., после установления советской власти, церковное имущество было национализировано, гимназии перешли в ведение государства, а католических священников разогнали и стали преследовать. Во время Второй мировой войны преследование католиков и жестокая расправа со священниками продолжилась оказалось, что вера опасна как советской стороне, так и гитлеровской Германии. И в годы советской власти традиции и вера всеми силами выкорчевывались.

#### Малая базилика

В 1980 г., когда католики Латвии отмечали 200-летний юбилей Аглонской базилики, Папа Иоанн Павел II присвоил ей титул «Basilica Minoris» («малая базилика»), а через три года произвел епископа Юлиана Вайвода в кардиналы. В 1989 г., впервые за 50 лет, из Риги в Аглону отправились паломники, весь многокилометровый путь проделавшие пешком с песнопениями и молитвами. 15 августа 1989 г., в Торжество Успения Пресвятой Богородицы, впервые за много лет евхаристическая процессия прошла за пределами церковной ограды.

#### Паломничество в Аглону

15 августа — Торжество Успения Пресвятой Богородицы. В Аглоне это главный праздник года, и на нем обычно бывает каждый католик Латвии, желающий со своими единоверцами прославить Торжество Богоматери. Сотни тысяч верующих молятся вместе, обновляют свои отношения с Нею и находят успокоение в общении с Богом. Церковь старается делать все, чтобы этот праздник стал ближе людям, чтобы у всех была возможность почерпнуть из источника жизни, т.е. от Причастия и Слова Божия в Священном Писании.

#### Иоанн Павел II в Аглоне

Восьмого сентября 1993 года базилику посетил с пастырским визитом Папа Иоанн Павел II. Понтифик отслужил мессу, в которой участвовало около 380 000 верующих. На встрече с ним присутствовала большая группа паломников из России, впервые получивших возможность встретиться с Папой Римским на территории одной из стран бывшего СССР.



# Никогда еще Фатима не видела такого количества русских паломников

Т/ аждое паломничество начинается **П**с внутреннего поиска интенций, в которых будет совершаться Путь. Но никогда нельзя предугадать, что станет с этой интенцией в процессе приближения к цели. Это паломничество не стало исключением. Я не знал, что ждет меня впереди, и доверился Богу, ведь я был уверен, что это Он назначил мне встречу, а я лишь ответил на его призыв. Я ехал туда, где Его Мать говорила с тремя пастушками, в надежде услышать Ее голос и в своей душе.

Несколько первых дней в Лиссабоне пролетели незаметно и очень оживленно. Лиссабон — потрясающий город: красивый, величественный, солнечный, искренний и открытый, а главное, наполненный красивыми жителями. Люди не боятся смотреть друг на друга, они ищут твой взгляд, как бы говоря: «Ты мне интересен, ты мне нравишься». Не подумайте, что я идеализирую, вовсе нет! Дух города сложно не понять или не заметить, он пронизывает и дома, и улицы, и людей. Этот дух, как мне кажется, и есть Дух Фатимы, ведь вся страна живет теми событиями, которые произошли почти 100 лет назад. Для португальцев естественно воспринимать Фатимское Явление как часть истории страны.

В назначенный день мы на автобусе за полтора часа добрались из столицы в то место, куда так стремились. Первое, что отметили все участники группы, — это... жара. Да, здесь было несколько жарче, чем в Лиссабоне, или нам так показалось. Затем было расселение и первая встреча с нашим владыкой Павлом. Ведь именно по его приглашению мы все собрались в Фатиме. Кто все? Все — это три группы: из Калининграда, Москвы и Санкт-Петербурга. Далее был большой сюрприз: наш архиепископ Павел Пецци был предстоятелем на всех цент-



ральных Мессах празднования в Фатиме. Это стало событием для всех, но главным образом для нас. Никогда еще Фатима не видела такого количества русских паломников одновременно. Нас принимали как дорогих гостей, как тех, кто является прямым доказательством Милосердия Божия. Наш епископ отлично говорил на португальском языке, чем немало удивил всех присутствующих.

И наконец 12 октября мы все собрались на площади перед базиликой. Началось центральное событие нашего паломничества — Месса и всенощное бдение. Вот тут, если говорить о свидетельстве, в моей душе и произошел момент принятия того, что стало с моей интенцией, с которой я приехал в Фатиму; я получил ответы на вопросы, которые искал. И каждый новый день в святилище лишь дополнял услышанное. На следующий день была еще одна Месса, на которой все очень трогательно прощались с Марией, махая платочками процессии, центром которой являлась статуя Фатимской Девы, затем был крестный путь по местам явлений Ангела трем пастушкам. Затем... прощание с Фатимой и обещание вернуться.

Николай Огарков



Я хотел бы, чтобы весь мир признал и почтил Тебя как прекрасную утреннюю зарю, вечно осиянную божественным светом; как избранный ковчег спасения, который защищен от всеобщей скверны греха;

как того чистого, незапятнанного голубя, которому Твой Божественный Жених назвал Тебя; как никому не доступный сад, облюбованный Богом; как огороженный родник, к которому злой недруг никогда не находил доступа.

Непорочная Дева Мария, дай мне всегда думать о Тебе и не забудь меня,

покуда я на небесах не узрю красоты Твоей и не буду еще более восхвалять и любить Тебя, Матерь моя. Царица моя, Прекраснейшая,

Чистейшая, Непорочная Дева Мария. Аминь.

Св. Альфонс Лигуорский





# декабрь, 2011

# Из истории католического образования в России

Благодаря
Церкви в Европе
были заложены
основы образовательной
системы, которая считается
признаком любого развитого
общества

Католическая Церковь, как писал историк Лаури Дейли, была «единственной в Европе организацией, которая неизменно проявляла интерес к сохранению и развитию знания». Именно благодаря Церкви в Европе были заложены основы образовательной системы, которая ныне считается необходимым признаком любого развитого общества. Огромный вклад в образование вносили католические монашеские ордена — иезуиты, доминиканцы и др. Университеты, появившиеся в Средние века, которые антикатолическая историография любит называть «темными веками», также создавались при прямой поддержке Святого Престола и были научно и административно неразрывно связаны с Церковью.

Иной была ситуация на Руси, отпавшей от Запада в культурном и политическом плане из-за монгольского нашествия. В этот период в Европе усилиями монашеских орденов и церковных властей бурно развивалась система образования и появлялись университеты. Отставание Руси некоторые историки приписывают влиянию монгольского ига, однако известно, что монголы не только не препятствовали духовному просвещению, но даже и косвенно способствовали ему через предоставление льгот духовенству (будучи язычниками, монголы с суеверным страхом относились ко всем религиозным практикам и опасались притеснять священнослужителей). Более того, Новгород не был затронут монгольской оккупацией, однако и в нем просвещение развивалось не быстрее, чем в остальных русских землях. Система образования начинает робко развиваться в России лишь в XVI веке, когда при крупных монастырях появляются библиотеки и растет количество частных школ.

Появление собственно католических образовательных учреждений в России связано с деятельностью иезуитов, сыгравших одну из ключевых ролей в становлении европейской системы образования, распространившейся на весь мир.

Вероятно, первым католическим учебным заведением на территории сов-

ременной России, деятельность которого была направлена на подготовку служителей Церкви, можно назвать Смоленскую иезуитскую коллегию, при которой с 1623 г. существовала также бурса для бедных учеников (Seminarium pauperum).

А в 1684 г. прибывший в Москву в составе посольства Священной Римской империи иезуит Карло Маурицио Вота организовал в Москве миссию и школу, в которую приехали работать еще несколько брать-

ев Общества Иисуса. Однако вскоре, по просьбе православного Патриарха Иоакима, они были выдворены из России по указанию Петра I.

Появление католических образовательных учреждений в России связано с деятельностью иезуитов 99

Однако Петр I, стремившийся приблизить свою империю к европейскому уровню, не сторонился иезуитов в своих заграничных поездках, понимая их огромную роль в становлении и развитии образования. Поэтому иезуиты вновь оказались в Москве, открыли школу, в которой обучались дети

русских вельмож, и обслуживали построенную в 1707 г. каменную церковь Св. Троицы.

Православные иерархи не оставляли попыток удалить католическое

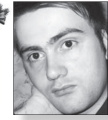


Полоцкая иезуитская академия

образование из России. Так, Патриарх Адриан, умерший в 1700 г., старался добиться от Петра I прекращения влияния иезуитов на русских детей, уверяя, что в противном случае те «отпадут от православия». Царь довольно метко ответил Патриарху, что тот более печется о закрытии католической школы, нежели об открытии хороших православных училищ. По смерти Патриарха местоблюститель патриаршей кафедры Стефан Яворский (который когда-то сам учился за рубежом в иезуитской школе, где называл себя Станиславом-Шимоном, и которого московские иезуиты поначалу считали другом) просил царя закрыть иезуитское училище в Москве, а также выслать самих иезуитов из России, но получил отказ.

Нужно сказать, что против иезуитской школы козни строили не только православные, но и протестанты, отношение властей и православной





Виталий Чернов, кандидат исторических наук

иерархии к которым было более мягким, так как в них не видели угрозы установившейся в России «цезарепапистской» модели взаимоотношения государства и Церкви (где государственные интересы имеют при-

службу империи и, в частности, отказалась распустить иезуитский орден в России, несмотря на соответствующую буллу Папы Климента XIV. В Полоцке открылся новициат, вкоторый прибывали кандидаты со всего мира. С такой

же благосклонностью к иезуитам относился и император Павел I, добившийся от Рима официального восстановления ордена в России (полностью он был восстановлен во всей Церкви в 1814 г.).

В 1803 г. при Петербургской коллегии в иезуитском доме

был открыт Благородный пансион для воспитания детей русской аристократии. В 1805 г. в пансионе было 56 воспитанников из таких семей, как Голицыны, Толстые, Гагарины, Пушкины, Растопчины, Шуваловы, Кутузовы, Вяземские, Северины, Строгановы, Новосильцевы, Одоевские, Рюмины, Камен-

земские, Северины, Строгановы, Новосильцевы, Одоевские, Рюмины, Каменские, Глинки. рат сем Кроме Литвы и Белоруссии, иезуитские миссии существовали в таких построл городах Российской империи, как нее но Саратов, Тамбов, Казань, Астрахань, ние в Пенза, Воронеж, Романов, Рига, Харьков, Одесса. Были они также в Сибири Начав и Крыму. С 1807 г. иезуиты оказывавотся в Моздоке на Северном Кавказе. револю при Александре I Полоцкая коллегия мешали была возведена в ранг Академии, со ществ всеми правами университета. Другие



Благородный пансион иезуитов

оритет перед интересами Церкви). Протестантские школы открывались в Москве достаточно свободно и пользовались финансовой поддержкой высших кругов, чего нельзя сказать о школе католиков. К тому же почти все строения иезуитской миссии сгорели в ноябре 1705 г. (сами священники не исключали возможности поджога здания протестантами). В 1718 г. в школу вновь стали посылать православных учеников, но это продолжалось недолго — в 1719 г. иезуиты были вновь высланы из страны.

С расширением границ Российской империи на запад в ее пределах оказалось немало католических образовательных учреждений на белорусской и польской территориях. Императрица Екатерина II решила поставить их на

иезуитские школы Белоруссии были подчинены этой Академии.

В 1788 г. в Могилеве для подготовки епархиального католического клира была учреждена семинария, первоначально вверенная Конгрегации миссионеров св. Викентия Поля. В 1842-1843 гг. Могилевская епархиальная семинария, а также две другие семинарии, подчиненные архиепархии - Белостокская и Креславская, - были изъяты из ведения епископов и закрыты, а учащиеся переведены сначала в Минск, затем в Вильно. Второй католической епархиальной семинарией в границах современной России была Тираспольская, открытие которой предусматривалось конкордатом 1847 г.

В 1879 г. католическая семинария открылась и в Санкт-Петербурге, столице Российской империи. До 1901 г. семинария помещалась в доме на Екатерингофском пр., а с 1902 г. — в 1-й Роте Измайловского полка (ныне 1-я Красноармейская ул., д. 11, в здании, примыкающем к приходу Ус-

пения Пресв. Девы Марии). В 1911-1913 гг. епархиальные власти и ректорат семинарии предполагали построить для нее новое здание в «Польском садике». Начавшаяся война, а затем революция помешали ocyществлению ЭТИХ планов.

Весной 1918 г. помещения семинарии были временно отобраны для нужд Красной Армии. В 1993 г. работа католической семинарии в России возобновилась (сначала в Москве, а в 1996 г. семинария была переведена в Петербург, где получила в пользование свое историческое здание) благодаря усилиям покойного монс. Бернардо Антонини.

Кроме того, в России существовала Римско-католическая духовная академия, история которой восходит к Виленской иезуитской коллегии, основанной в 1570 г. и в 1578 г. преобразованной в университет. В 1842 году Академия была переведена в Санкт-Петербург, где просуществовала до 1918 г.

При подготовке статьи использованы работы: Станислав Козлов-Струтинский, Павел Парфентьев. История Католической Церкви в России (готовится к изданию); История Католической Церкви в России, опубликовано history. catholicspb.ru и др.









Каждый

католиков дол-

жен чувствовать

свою ответствен-

ность, и мы тоже

должны хранить

Церковь, чтобы

передать следую-

щим поколениям

из миллиарда

# іого Сердиа №6 (9) / декабрь, 2011

#### Михаил Фатеев

# Ольга Бакушинская: «Мы должны хранить Церковь»

Огромные плакаты с ее изображением можно встретить всюду, от Владивостока до Калининграда. Интервью, фотографии на обложках журналов. Профессия у нее такая — «звезда». Впрочем, если быть точнее, Ольга Бакушинская — лицо телеканала «ТВ Центр», ведущая одной из самых рейтинговых программ — ежедневного ток-шоу. За ее плечами одиннадцать лет работы в самой читаемой российской газете «Комсомольская правда» и влиятельных «Известиях». За ее яркими и хлесткими записями в сетевом дневнике следят более четырех тысяч человек. Олыу, как и всякого блогера-«тысячника», обильно цитируют, любят и ненавилят.

Зайдя в московский храм Непорочного Зачатия Девы Марии или церковь Святого Людовика, можно увидеть совершенно другую Бакушинскую. «В храм я прихожу, загнув пальцы, веду себя как все и не требую к себе особого отношения. Это было бы очень смешно и очень стыдно. И если бы я себе подобное позволяла, меня бы очень быстро поставили на место», — улыбаясь, говорит Ольга.

Католичество — осознанный выбор. Хотя любителям порассуждать о «прозелитизме» Бакушинская охотно поведает о своей польской фамилии и чешских корнях. Но, как известно, в католичестве национальность имеет второстепенное значение. «Этот выбор более чем осознанный, потому что я думала об этом лет пятнадцать. Я понимала, что это мое, что мне нужно прийти в Католическую Церковь, но стеснялась. У меня было ощущение, что если я приду в католическую церковь и попрошусь, мне скажут "Что тут делать российской гражданке? Что ты тут у нас потеряла?" Надо сказать, что когда я заходила в католический храм где-нибудь за границей, у меня прямо сердце заходилось от тоски. Я остро завидовала людям, которые там находятся», — рассказывает Бакушинская. Впрочем, томительные мучения не могли длиться бесконечно, и, собрав всю решимость в кулак, Ольга сделала шаг. «Однажды я поняла, что даже если меня погонят тряпками, я все равно приду и изъявлю свое желание, потому что дальше терпеть уже невозможно. Я пришла — меня не погнали. Все оказалось достаточно просто».

Было это несколько лет назад. Теперь Бакушинская потеряла былую неофитскую наивность, но не свежий взгляд на происходящее. Ольга человек любознательный и открытый. Осенью этого года от знакомых она узнала, что приюту сестер Матери Терезы в Москве грозит снос. Знакомых у Ольги много. В итоге про стрем-

ление московских властей уничтожить место, где помогают бомжам, говорили все СМИ, от федеральных телеканалов

до желтых газет. О проблеме узнали все! Были пикеты, собирали подписи. Впрочем, сестрам это не помогло. Слишком поздно начали... Но это стало хорошим знаком, что миряне в силах что-то сделать. При желании наш голос могут услышать, нас готовы поддержать!

«Роль мирян и именно в России — меньше, чем могла бы быть. Нам

всегда не забывают намекнуть, что мы в сложном положении, мы зависим от Православной Церкви, и не надо никого злить своей излишней активностью, — утверждает Ольга и продолжает: — У меня же ощущение, что православным совершенно все равно, что мы делаем в своем кругу. Нас так мало, что на нас в принципе никто не обращает внимания. И мы могли бы не бояться. Но почему-то считается, что если мы не будем сливаться с местностью, то непременно возникнет страшный межконфессиональный скандал».

Для кого-то звучит спорно? Но ведь «надлежит быть и разномыслиям между вами», как писал апостол. Вместе с тем Ольга продолжает: «Не будучи основной и являясь малочисленной конфессией, не надо с красным знаменем лезть на баррикады. Но многие поколения людей за две тысячи лет хранили эту Церковь, умирали за нее. Ее вручили нам, миллиарду католиков; каждый из этого миллиарда должен чувствовать свою ответственность, и мы тоже должны хранить Церковь, чтобы передать следующим поколениям. А если мы будем разбазаривать то, что нам доверено, я не знаю, как мы встретимся с ними на том свете и что они нам скажут».

Беспокойный характер Ольги принес еще один плод. Вместе со священником-ассумпционистом Эдуардом Шатовым, несущим сейчас свое служение в Канаде, она написала книгу «Полеты Божьей коровки».

«Весной мы начали писать, идея вы-



- Как же вы работали? Когда вы писали?
- Ты у дочки спроси.
- Маш, когда мама с отцом Эдуардом работали?

На что ребенок насупился и молвил:

— Всегл

Это правда. В любое свободное время, учитывая восьмичасовую разницу».

Книга была написана, но авторы даже и не надеялись, что два католика, рассуждающие о вере, вызовут широкий интерес. Однако не тут-то было. Едва рукопись попала в одно крупное издательство, его руководители пришли к выводу: «Срочно в печать». Уже идет работа над переводом книги на европейские языки. Русские католики — явление экзотическое и в России, и в мире. Чем подкупила книга?

«О чем книга? О жизни. О христианстве. О тех вопросах, на которые хочет получить ответы и верующий, и неверующий. Причем не назидательные ответы, — объясняет Ольга. «Я очень жалею, что для меня в свое время такой книжки не нашлось, зато наша поможет многим. Она лихая, веселая, добрая и неожиданная».

Если мы не равнодушны, не прячемся из стремления не раздражать окружающих фактом своего присутствия, то оказывается, что можно многое сделать. И более того, это становится интересным не только нашим родственникам и единоверцам. Оптимистично, не правда ли?



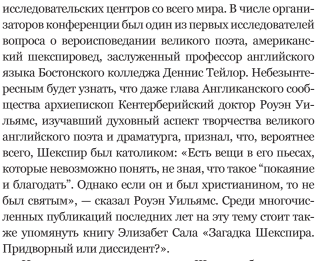
# Был ли Шекспир католиком?

Католицизм Шекспира единственный ключ, который позволяет правильно собрать мозаику его произведений 🥊

Екатерина Андреева, литературовед

тыл ли Уильям Шекспир, самый известный англо-**D**язычный писатель, католиком? Сегодня мы можем

с уверенностью ответить на этот вопрос положительно. Итогом долгих лет архивных изысканий и исследований творчества поэта, подтверждающим его католичество, стала конференция, прошедшая в июне этого года в Портсмутском колледже, основанном в 1926 г. английскими монахами-бенедиктинцами. В ней приняли участие исследователи творчества Шекспира из ряда крупных университетов и



Но что меняет знание того, что Шекспир был католиком? Сегодня, прибегнув к помощи известных шекспироведов, мы постараемся разобраться в этом вопросе. Для начала вспомним, в какой исторический период жил Уильям Шекспир. В те времена в Британии человек, демонстрировавший принадлежность к католичеству, обрекал себя на дискриминацию в общественной сфере и подвергал опасности свою жизнь.

#### Что служит доказательством католичества Шекспира?

Доказательства складываются из впечатляющего количества данных, которые

традиционная критика часто замалчивала или даже скрывала. Это и многочисленные биографические факты, такие как католическое происхождение семьи (мать поэта была католичкой), и приверженность католической вере высокопоставленных кругов, в которых Шекспир вращался в Лондоне. Существует

ясная католическая коннотация почти всех его произведений, ярко демонстрирующая менталитет автора.

#### Знали ли власти о католичестве Шекспира?

Вероятно, у королевы были некоторые подозрения. Но нужно подчеркнуть, что она не была экстремисткой — если это было выгодно, Елизавета спокойно относилась к различным религиозным и политическим убеждениям своих приближенных. Естественно, она ценила гений выдающегося драматурга и не хотела лишать себя его общества. Мы знаем, что подобным образом она относилась к своему капельмейстеру, католику Уильяму Бёду — министры были готовы уничтожить его, но королева не позволила этого сделать.

#### Во времена Шекспира католицизм был объявлен вне закона

Однако знаменитому драматургу удалось представить свои произведения на суд публики. Что же позволяло ему чувствовать себя защищенным? Во-первых, он был одним из самых опытных «канатоходцев», как в искусстве, так и в жизни. Кроме того,

Шекспир-католик,

возможно, смог бы на-

помнить британцам,

что истинная Душа их

страны вовсе не та, что

была придумана за сто-

лом правительственного

меньшинства 99

просто невозможно было остановить всех тех, кто симпатизировал Папе. Тогда они были в большинстве, как среди народа, так и в правящих классах. Последние исследования подтверждают, что Шекспира действительно поддерживаливлиятельнейшие католические семьи Англии. Королева,

конечно, не любила католиков, но знала, что они гораздо менее опасны, чем пуританские и республиканские антимонархические экстремисты, которым менее чем через полвека удалось обезглавить короля и упразднить монархию. Что касается неоспоримой принадлежности Шекспира к католичеству, абсолютно очевидной для всех, кто знаком с его творчеством в полном объеме, то во время жизни драматурга все выглядело не так прозрачно. Дело в том, что многие его произведения были изданы после 1623 года, то есть спустя семь лет после смерти.

#### Шекспир и Италия

При чтении произведений Шекспира складывается впечатление, что их автор неоднократно и подолгу жил в Италии, настолько хорошо он знал жизнь итальянских городов. Но так ли это? На самом деле, в XVI-XVII веках Италия была в большой моде среди англичан. Тот, кто хотел отличиться в обществе, просто обя-





зан был щеголять итальянскими словами. Очень многие изучали язык, и Шекспир не был бы гением своей эпохи, если бы не использовал это. И, конечно, публика была очарована драмами, воссоздающими итальянскую SHAKESPEARES COMEDIES. жизнь. Что касается геогра-HISTORIES, & TRAGEDIES.

фической точности, можно сказать, что она оставляет желать лучшего; вероятно, драматурга она вообще интересовала: достаточно сказать, например, что главный герой «Двух джентльменов из Вероны» путешествует на корабле из Вероны в Милан. Во всяком случае, вопрос о том, посещал ли Шекспир когдалибо Италию, по сей день остается открытым. Недав-

но были расшифрованы записи в реестре Английского Колледжа в Риме, в которых, кажется, упоминалось имя Уильяма Шекспира, так что если ему и довелось побывать в Италии, то не в качестве туриста.

#### Отношения между Лондоном и Римом

В те времена английским католикам нелегко было поддерживать отношения с Римом и Папой. Англия и Италия были связаны целой сетью всевозможных контактов, настолько же плотной, насколько и опасной. Между Римом и Лондоном курсировали молодые люди, желающие обучаться в семинарии, религиозные и политические ссыльные, тайные агенты правительства, миссионеры в штатском и так далее. И это несмотря на то, что если британский подданный, покинувший с целью поступить в семинарию, возвращался на родину в сане священника, его автоматически обвиняли в государственной измене. В случае поимки ему грозило расчленение — именно такая казнь была

Mr. WILLIAM

Published according to the True Original Copies

предусмотрена для изменников. Тем не менее, миссии не прекращались.

#### Универсальный поэт человеческих сердец

Теперь вернемся к вопросу, поставленному нами в начале статьи: что меняет знание того, что Шекспир был католиком?

«Католицизм Шекспира — единственный ключ, который позволяет правильно собрать мозаику его произведений, не исчерпывая всей их глубины,

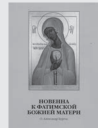
но максимально увеличивая ее», - утверждает в одном из своих интервью Элизабет Сала — автор вышеупомянутой книги. Здесь же она приводит слова других известных исследователей творчества Шекспира, в частности, Джона Уотерфилда: «Шекспир не был бы «католиком» (гр. katholikos - вселенский), универсальным поэтом человеческого сердца, если бы он не был прежде всего католиком. Другими словами, его гуманизм шел в ногу с его верой». Клер Асквит в своем блестящем труде поясняет: «Величайший писатель Англии жил и работал в самый неспокойный для страны период. Невозможно предположить, что ему было нечего сказать о драме этих дней. Действительно, кризис дал жизнь всему тому, что он написал: кризис в Англии был страстью Шекспира». Неразрешимые проблемы, доводящие до отчаяния, которые были частью повседневной жизни английских католиков, всплывают практически в каждом его произведении и становятся их объединяющим элементом.

#### Британская идентичность

В своем выступлении по поводу католичества Шекспира архиепископ Кентерберийский Роуэн Уильямс сказал, что «степень, в которой его можно считать христианином», не важна — в том смысле, что «все в то время было в какой-то мере христианским». Но большинство исследователей придерживаются иной точки зрения. Прежде всего, потому, что прояснение этого вопроса может разрушить фальсифицированный исторический образ, который позиционирует Шекспира как поборника елизаветинского режима. Поскольку, согласно «мифологии Вигов», это был тот момент, когда рождалась «британская идентичность», - насколько же важно знание того, что самоидентификация национального поэта в действительности кроется в более глубоких корнях, в корнях, которые объединяли его с большинством его народа. Кроме того, по мнению профессора литературы Флоридского университета Джозефа Пирса, «если Шекспир был католиком, то в силу самого этого факта он не мог быть "атеистом" или "нигилистом постмодерна", как изображают его некоторые современные исследователи». В заключение стоит еще раз процити-

ровать автора книги «Загадка Шекспира. Придворный или диссидент?»: «Сегодня, когда наблюдается глубокий кризис англиканства, Шекспир-католик, возможно, смог бы напомнить британцам, что истинная Душа их страны вовсе не та, что была придумана за столом правительственного меньшинства».

#### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА «БЕЛЫЙ КАМЕНЬ»



О. Александр Бургос.

Новенна к Фатимской Божией Матери Эта книга раскрывает

и объясняет русским читателям историю, значение и связь

с Россией явления Пресвятой Богородицы в Фатиме в 1917 году.



Жизпь Терезы из Лизье, Учителя Церкви

Максенс Ван дер Меерш. Жизнь Терезы из Лизье, Учителя Церкви В этой книге ярко описана жизнь св. Терезы из Лизье, показавшей «малый путь» к святости,

на основе дневника молодой кармелитки и свидетельств ее современников.



Босые кармелитки Холма Ангелов.

#### ЕСЛИ ТЫ ЕМУ ПОЗВОЛИШЬ... Жизнь святой Маравильяс Увлекательное повествование на основе писем и свидетельств

современников о жизни святой кармелитки Маравильяс Иисуса. Самая обширная из всех биографий святой.



декабрь, 2011

/ (6) 9≅N

Сердца

# Древо жизни



Страна: США Год: 2011

Режиссер: Теренс Малик

В ролях: Брэд Питт, Шон Пенн, Джессика Честейн, Хантер

МакКракен, Ларами Эпплер, Тай Шеридан.

Награды: Золотая пальмовая ветвь

«Без любви твоя жизнь совсем ничего не значит»

D жизни есть два пути: путь естества и путь благо-**« Б**дати. Надо выбирать, по какому пути пойдёшь. Благодать не гонится за усладой. Покорно принимает презрение, пренебрежение, ненависть. Сносит оскорбления и побои. Естество тешит только себя, оно пользуется людьми для услады. Оно любит властвовать над людьми. Всё делать только по-своему. Оно предаётся унынию даже там, где все кругом поет от радости и свет любви лучится со всех сторон.

Монахини учили нас, что каждый, кто выберет путь благодати, в счастье окончит дни свои».

Слова эти, звучащие как христианская проповедь, произносит за кадром в начале фильма мать главного героя Джека О'Брайена. Они являются ключом к пониманию новой кинокартины одного из самых интересных американских режиссёров Теренса Малика. У Джека (Шон Пенн) погибает любимый брат-погодок. Мучительный вопрос «Почему так случилось, Господи?» не дает покоя всей семье. Вспышки-воспоминания сначала матери, потом самого Джека разворачивают перед зрителем историю семьи О'Брайен. Мы видим сначала маленькую девочку на руках отца, затем девушку и её встречи с будущим мужем, беременность, рождение первенца. Теренс Малик в калейдоскопе воспоминаний показывает самое главное в жизни своих героев — объятия любимого человека, чудо рождения ребенка, добрый материнский взгляд, сильные руки отца, родной дом, общие трапезы, игры с братьями, а также ранящую жестокость и исцеляющую нежность. Простые и самые важные радости, до самой смерти живущие в памяти. То, что называется семьей и окружено изумительной красотой природы, когда всё кругом поёт от радости и свет любви лучится со всех сторон.

Путь благодати.

«Отец. Мать. Вы все время боретесь внутри меня», - размышляет Джек. Отец Джека (Бред Питт), неудавшийся музыкант, а ныне служащий нефтяной компании, любит свою семью, но уверен, что выжить в этом безжалостном мире можно только обладая твердой волей и умением постоять за себя. Примером исполнения «американской мечты» ему служит бывший парикмахер, а ныне владелец половины домов в городе. По такому образцу хочет отец воспитать своих сыновей. Сталкиваясь с непониманием, он становится злобным и жестоким, разрушая гармонию семьи. Крах его карьеры и смерть сына заставляют отца понять, что главное в его жизни - жена и дети, дом и семья. Радоваться, ценить и благодарить Бога за то, что мы имеем, за то, что происходит с нами и вокруг нас каждый день, призывает нас мудрец и поэт Теренс Малик. Счастье не в погоне за несбыточными ценностями, оно уже здесь и сейчас.

В картине закадровые монологи героев переплетаются с живописными отсылками на сотни миллионов лет назад, а воспоминания — с реальностью. Под руководством Малика «оскаровские» номинанты, гениальный оператор Эммануэль Любецки и великолепный композитор Александр Деспла, несколько лет создавали удивительный шедевр киноискусства, отшлифованный и про-

думанный до мельчайших деталей. В картине Вам предстоит и увидеть красочно иллюстрированную теорию Большого Взрыва, и узнать о зарождении простейших форм жизни в гидросфере планеты Земля, и плавно перенестись в парк Юрского периода, где сражаются за место под солнцем динозавры. Дуглас Трамбелл, работавший, в частности, над спецэффектами «Космической одиссеи» Кубрика, организовал специальную химическую лабораторию, в которой создавалась космогония для «Древа жизни».

Получивший за свой новый фильм «Золотую пальмовую ветвь» в Каннах, Теренс Малик закончил факультет философии в Гарварде и аспирантуру в Оксфорде. За 30 лет снял всего пять фильмов. Все они по праву считаются сейчас классикой американского кино. Его «Дни жатвы» (1978 год) получили приз за лучшую режиссуру в Каннах, а «Тонкая красная линия» (1998 год) была номинирована на «Оскар». Малик известен затворническим образом жизни, он не показывается на публике, не даёт интервью, и потому его сравнивают с Сэлинджером. Детство он провел в Техасе, его отец служил в нефтяной компании, и в юности Теренс Малик пережил гибель брата-подростка. По-видимому, в основу фильма «Древо жизни» легли личные воспоминания Малика и его размышления о любви, о смерти, о сотворении мира, о будущей вечной жизни, о Боге.





Евгений Мартынович





# Иисус родился 25 декабря

Ранее считалось, что празднование Рождества 25 де-кабря является датой, произвольно выбранной Церковью в IV веке с целью попытаться заменить культ Sol Invictus («Непобедимого Солнца»), который еще до рождения Христа был распространен на большей части Средиземноморья.

Но в последнее время все больше авторов, например Т. Федериче из «L'Osservatore Romano», считают, что «даты 23 сентября и 24 июня как дни благовещения и рождения Иоанна Крестителя, а также 25 марта и 25 декабря как даты Благовещения и Рождества не являются произвольными. Это не идеологическая замена, но сохраненные издревле воспоминания Церкви. Когда было решено отмечать эти События в Литургии, не стали придумывать ничего нового, но просто приняли даты, называемые в народном предании». Эти выводы, основанные на изучении календаря Кумранских рукописей, сделаны французским ученым Анни Жобер в 1953-57 годах и профессором Талмоном из Еврейского университета в Иерусалиме в 1958 году, а в 90-х годах подтверждены несколькими итальянскими учеными, например А. Амассари. Позже к ним присоединились и другие известные католические интеллектуалы, такие как Витторио Мессори, Николотти Андреа, Антонио Скоччи, Никола Бакс и многие другие. Последним свидетельством стала недавно опубликованная книга Микеле Локонсоле «Когда родился Иисус?».

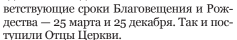
25 декабря в традиции Церкви

Во времена гонений Церковь не отмечала Рождество Христово публично, в Литургии. Только в 354 году, в литургическом календаре Филокалиа, мы видим празднование Рождества, приходящееся на 25 декабря. С этого момента дата быстро «приживается» во всем христианском мире. Причина в том, что Отцы Церкви принимали эту дату как подтвержденную традицией. Так, святой Августин говорит (De Trinitate IV, 5): «Был рожден, согласно традиции, 25 декабря». А святой Иоанн Златоуст (PG, XLVIII, 752, XLIX, 351) сообщает: «Согласно традиции Римской Церкви и то, что Ангел возвестил Захарии в конце сентября».

В «Комментариях к книге Даниила» Ипполита Римского (204 год) указано, что «первое пришествие Господа нашего, во плоти, в соответствии с которым Он родился в Вифлееме, состоялось восемь дней до календ января (1 января) в среду, в 42-й год правления Августа» (IV, 23.3), т.е. 25 декабря. Это подтверждает Секст Юлий Африкан в 221 году, указав, что 25 марта свершилось Благовещение Пресвятой Богородицы. Не следует забывать, как пишет Златоуст, что в Риме хранились утраченные ныне архивы империи, а среди них и упоминания об Иосифе и Марии в переписи, проходившей при Августе, и документы о рождении Иисуса.

Более того, ранняя Восточная Церковь с самого начала отмечала праздник Явле-

ния Ангела Захарии 23 сентября и, следовательно, Рождество Святого Иоанна Крестителя 9 месяцев спустя, 24 июня. Если учесть сведения, приведенные в Евангелии от Луки, где говорится, что Благовещение произошло «в шестой же месяц» (1.26) после явления Ангела Захарии, каждый может сделать вывод: соот-

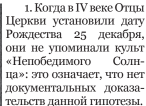


#### Есть ли исторические данные, подтверждающие эту дату?

Сотни лет не было конкретных исторических данных, чтобы подтвердить эту дату. Многое изменилось с открытием Кумранских рукописей. В них — в частности, в «Книге Юбилеев» — достаточно сведений, чтобы реконструировать очередность священнослужителей в храме. Согласно этим данным, дневная чреда Авиева, к которой, как говорит Евангелие от Луки (Лк 1.5), принадлежал Захария, была восьмой из 24, которые по очереди служили в храме в последнюю неделю сентября. Это подтверждает оригинальную иудео-христианскую традицию праздновать 23 сентября как день явления Ангела Захарии и, следовательно, дату Рождества — 25 декабря. И хотя очевидно, что не все вопросы о дате рождения Иисуса Христа разрешены, новые данные все же изменили позишию многих ученых, которые сейчас говорят, что согласны с Отцами Церкви.

#### Языческий культ «Непобедимого Солнца»

Таким образом, гипотеза, что дата христианского Рождества был установлена Церковью, чтобы заменить культ Sol Invictus, больше не кажется такой очевидной. Ученые выступают против этой теории по трем причинам:



2. Как мы знаем, день зимнего солнцестояния приходится на 21 декабря, а языческие торжества в Средиземноморье вокруг «Непобедимого Солнца» проводились именно

в этот день или на день раньше, но не 25-го.

3. В Риме культ «Sol Invictus» появляется в 218 году, начиная с Марка Аврелия Антонина Гелиогабала, и становится официальным при императоре Аврелиане в 274 году. Но даже при Лицинии (308-324) день Непобедимого Солнца отмечался 19-го, а не 25 декабря. Первый документ, указывающий 25 декабря как день этого фестиваля, Хронограф относит к 354 году. Но все это происходит уже после 204 г., когда Ипполит Римский сказал, что Христос родился 25 декабря.

#### Заключение

Итак, сегодня многие ученые утверждают, что наиболее вероятной датой рождения Иисуса является 25 декабря — как это и зафиксировали, следуя внутренней традиции, Отцы Церкви. Если кто-то действительно изменил дату своего праздника, то это языческие императоры, которые в III-IV веке перенесли день Sol Invictus с 21 декабря (зимнее солнцестояние) на 25-е, чтобы попытаться остановить распространение празднования Рождества Христова.

O.A.



66

Ученые

утверждают,

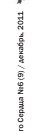
что наиболее

датой рождения

Иисуса является

25 декабря 🤧

вероятной







# Рождество Христово

#### Рождественское

Саша Черный

В яслях спал на свежем сене Тихий крошечный Христос. Месяц, вынырнув из тени, Гладил лен Его волос...

Бык дохнул в лицо Младенца И, соломою шурша, На упругое коленце Засмотрелся, чуть дыша.

Воробьи сквозь жерди крыши К яслям хлынули гурьбой, А бычок, прижавшись к нише, Одеяльце мял губой.

Пес, прокравшись к теплой ножке, Полизал ее тайком. Всех уютней было кошке В яслях греть Дитя бочком...

Присмиревший белый козлик На чело Его дышал, Только глупый серый ослик Всех беспомощно толкал:

«Посмотреть бы на Ребенка Хоть минуточку и мне!» И заплакал звонко-звонко В предрассветной тишине...

А Христос, раскрывши глазки, Вдруг раздвинул круг зверей И с улыбкой, полной ласки, Прошептал: «Смотри скорей!»

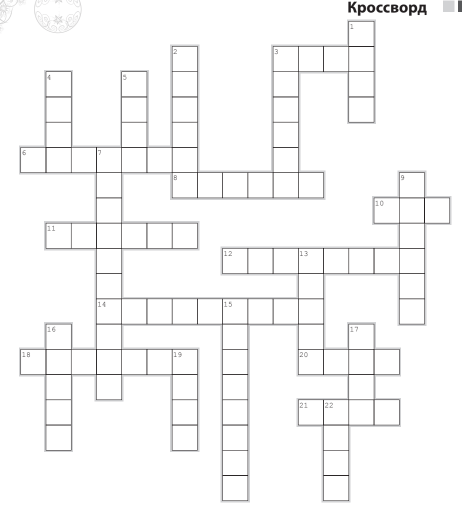
#### Перед рождеством

Валентин Берестов

«И зачем ты, мой глупый малыш, Нос прижимая к стеклу, Сидишь в темноте и глядишь В пустую морозную мглу? Пойдем-ка со мною туда, Где в комнате блещет звезда, Где свечками яркими, Шарами, подарками Украшена елка в углу!» —



«Нет, скоро на небе зажжется звезда. Она приведет этой ночью сюда, как только родится Христос (Да-да, прямо в эти места! Да-да, прямо в этот мороз!), Восточных царей, премудрых волхвов, Чтоб славить младенца Христа. И я уже видел в окно пастухов! Я знаю, где хлев! Я знаю, где вол! А ослик по улице нашей прошел!»



#### по горизонтали:

3. Ученик Иисуса Христа, друг апостола Павла. 6. Сын Давида. 8. Отец множества народов. 10. Сын Ноя и отец Ханаана. 11. Жители красивейшего и богатейшего морского города. 12. Содержимое ковчега. 14. Жена священника Захарии. 18. Средство 3. Падший ангел. 4. То, что сотворил ника. 22. Верная невестка.

общения с Богом. 20. Город в Галилее, в котором Иисус воскресил сына вдовы. 21. Место поклонения.

#### ПО ВЕРТИКАЛИ:

1. Финикийское божество. 2. Ядовитая змея, напавшая на Павла, Бог вначале. 5. Множество. 7. Последняя книга Библии. 9. Девушка, которую Петр воскресил из мертвых. 13. Любимый ученик Христа. 15. Слепой, исцеленный Христом. 16. ервое истребление мира. 17. Музыкальный инструмент. 19. Имя первосвящен-

#### Ответы на кроссворд из № 4 (7)

По горизонтали: 2. Тарс; 7. Каин; 9. Ровоам; 11. молитва; 13. Елисей; 16. Давид; 18. мина; 20. осел; 21. Есфирь; 22. скрижали; 23. Афины; 25. Сарра; 29. Савская; 31. Амос; 32. голубь; 33. Акила; 36. терпение; 37. Псалтирь.

По вертикали: 1. Авраам; 3. Соломон; 4. премудрость; 5. Голиаф; 6. Моисей; 8. Навуходоносор; 10. анафема; 12. тиряне; 14. Галилея; 15. Тивериада; 17. ассарий; 19. Нафан; 24. Иаков; 26. Руфь; 27. Аваддон; 28. воздаяние; 30. вода; 34. барс; 35. кедр.





# Молитва к Фатимской иконе Божьей Матери

О, Фатимская Божья Матерь, Чьё материнское послание призывает нас принять свободное участие в спасении людей посредством молитвы Розария, приношения дел покаяния и посвящения нашей жизни Твоему Непорочному Сердцу! Просим Тебя, дабы, подобно трём пастушкам, которым Ты являлась, Ты передала нам благодать, которая и есть Сам Бог, и чтобы, озарённые сиянием Божественной благодати, мы участвовали в обращении народа России к вере,

в его объединении в единой Церкви Христовой, в победе Твоего Непороч-

ного Сердца на этой земле, доверенной Тебе особым образом. Просим Тебя о Твоём ходатайстве перед нашим Госпо-



дом Иисусом Христом, нашим единственным Спасителем, Который с Отцом и Духом Святым есть Единый Господь, Единый Бог и Единая Пресвятая Троица. Аминь.

#### ПОМОГИТЕ НАМ РАСПРОСТРАНЯТЬ ПОЧИТАНИЕ ФАТИМСКОЙ ИКОНЫ БОЖЬЕЙ МАТЕРИ

Обратитесь в редакцию с просьбой бесплатно прислать Вам иконки и брошюры о Фатимской иконе Божьей Матери и потом передайте их своим знакомым. Сообщите в редакцию о благодатях, которые Богородица даровала Вам по ходатайству иконы Фатимской Божьей Матери.

Передайте в редакцию Ваши просьбы к Богородице. Мы положим их к иконе в конце Святой Мессы, которую будем служить 13 числа каждого месяца в честь Фатимской иконы Божьей Матери, когда это разрешено литургическими правилами.

Отправьте на счет редакции пожертвования для издания иконок и брошюр, посвященных Фатимской иконе Божьей Матери.

Обращайтесь к о. Александру Бургосу по адресу: beliykamen@gmail.com

#### ПЕРЕЧИСЛИТЕ ВАШЕ ПОЖЕРТВОВАНИЕ ДЛЯ РАСПРОСТРАНЕНИЯ ФАТИМСКОГО ПОСЛАНИЯ В РОССИИ

000 «Белый Камень» ИНН 7820302153 КПП 782001001

Р/с 40702810123000002273 в ОАО "Банк "Санкт-Петербург" к/с 30101810900000000790. БИК 044030790

# Фатимская Икона Божьей Матери в Интернете

Т Тасто верующие люди не доверяют **1**Интернету, считая, что чатов, сайтов

ховности, гораздо больше, нежели полезной и информации, важной которую можно почерпнуть на его просторах. На самом деле, в этом есть доля правды, но все же именно благодаря Интернету мы можем сегодня молниеносно узнавать о происходящем на другом конце мира и общаться со своими друзьями, разбросанными по всему свету, найти и прочитать хорошую книгу, даже молиться, например, читая Литургию Часов. Помо-

гает Интернет и в распространении почитания иконы Фатимской Божией Матери «Тобою Единство».

Так, в самой популярной в мире социальной сети Facebook есть группа почитателей нашей иконы, которая насчитывает около четырех тысяч участников из разных стран мира. Существует подобная группа и в российской сети «В Контакте», правда, численность ее намного скромнее, пока только 258 человек.

Для чего нужны подобные группы, спросите вы? Прежде всего для того, чтобы люди могли узнавать о предсто-

ящих мероприятиях, связанных с почитанием Фатимской Божией Матери, и блогов, вредящих нашей чистоте и ду- а в дальнейшем, возможно, органи-

> зовывать совместные молитвы, встречи или паломничества. Здесь любой человек может рассказать о милостях, полученных через заступничество Фатимской Божией Матери.

> Тем, кто следит за судьбой украинского списка иконы и Центра Пресвятой Богородицы Фатимской на Донетчине, небезынтересно будет прочитать «живой журнал» архимандрита Тихона Кульбаки.

можно узнать на католических сайтах, причем не только российских. О Царскосельской Фатимской иконе пишут на английском и итальянском, французском, испанском и португальском языках. Статья о Фатимской иконе из Царского Села и нашем журнале недавно была опубликована на сайте Фатимского Святилища.

Мы считаем, что не стоит безоглядно отказываться от современных средств коммуникации, просто нужно помнить о том, что мы католики, и делать правильный выбор.

Кроме того, много интересного об иконе «Тобою Единство»

Копия Фатимской Иконы Божьей Матери «Тобою Единство» с золотым тиснением. Мы стремимся, чтобы копия иконы была доступна

каждому нашему читателю. Заказ можно сделать по адресу domserdtsa@gmail.com или по телефону (812) 451-68-40

Стоимость миниатюры иконы на картоне с молитвой на обороте – 45 рублей (с доставкой по России)







